

شیخ نیزمی اللہ کی راہیں نہیں ہوتے، پاکستان کے چند بڑے انصار پ کے عین مظلومان

سوالیہ  
پرچہ  
کے ساتھ

برائے طلباء

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

حل شدہ پرچہ جانشینی

درجہ عالمیہ

1



مفتی حسین علی دامت برکاتہم عالیہ

## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2021ء

پہلا پرچہ: علم کلام

سوال نمبر ۱:- (الف) علم کلام کی چار وجہ تسمیہ لکھیں نیز اہل سنت و جماعت اور معزز لہ کیے وجود میں آئے؟ مکمل پس منظر تحریر کریں؟

(ب) قَالَ أَهْلُ الْحَقِّ حَقَّاً إِنَّ الْأَشْيَاءَ ثَابِتَةٌ وَالْعِلْمُ بِهَا مُتَحَقَّقٌ خَلَافًا لِلْسَّوْفَسَطَائِيةِ۔

اعراب لگائیں اور ترجمہ کریں نیز شارح نے جو شرح کی ہے اس کا خلاصہ تحریر کریں؟

جواب: (الف) علم کی چار وجہ تسمیہ:

علم کلام اور چار وجہ تسمیہ درج ذیل ہیں:

۱- اس علم میں علماء کی مباحث کا عنوان ان کا قول کذا کذا ہوتا تھا، اس لیے اس کو علم الکلام کہتے ہیں۔

۲- اس وجہ سے کہ علم العقائد کی مشہور مباحث میں سب سے زیادہ مشہور کلام تھا، اور اس میں جھگڑا بہت ہے، یہاں تک کہ بعض مغلبیہ نے کثیر اہل حق کو شہید کر دیا، کیونکہ انہوں نے قرآن کو مخلوق نہیں کہا تھا۔

۳- علم الکلام شرعیات کی تحقیق اور مقابلہ پر اپنامدی ثابت کرنے کے لیے کلام پر قدرت پیدا کرتا ہے مثلاً منطق اور فلسفہ۔

۴- یہ علم علوم ضروریہ و واجبہ میں سے سب سے پہلا ہے، جسے کلام کے ذریعے سیکھا جاتا ہے اور سکھایا جاتا ہے۔

اہل سنت و جماعت اور معزز لہ کے وجود میں آنے کا پس منظر:

شیخ ابو الحسن اشعری نے اپنے استاد ابو علی جبائی سے تین بھائیوں کے حوالے سے سوال کیا، جن میں سے ایک مطیع، دوسرا عاصی اور تیسرا بچپن میں فوت ہوا؟ تو ابو علی جبائی نے جواب میں کہا: پہلے کو جنت میں ثواب دیا جائے گا، دوسرے کو عذاب دیا جائے گا، اور تیسرے کو نہ ثواب دیا جائے گا، نہ عذاب دیا جائے گا، تو ابو الحسن اشعری نے کہا: اگر تیسرا بچوں کہے: اے اللہ! تو نے مجھے بڑا ہونے کی حالت میں کیوں نہ مارا تاکہ میں تجھ پر ایمان لاتا اور تو مجھے جنت عطا کرتا؟ تو اللہ تعالیٰ کیا فرمائے گا؟ تو ابو علی جبائی نے کہا: رب تعالیٰ فرمائے گا: میں جانتا تھا، اگر تو بڑا ہوتا، تو ضرور میری نافرمانی کرتا اور دوزخ میں داخل ہوتا، تو تیرے لیے یہی بہتر تھا کہ تو بچپن میں مر جائے، تو ابو الحسن اشعری نے فرمایا: اگر دوسرا کہے: اے اللہ! تو نے مجھے چھوٹی

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچھ جات) (۱۷۲) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2021ء

عمر میں کیوں نہ مارا تاکہ میں تیری نافرمانی نہ کرتا اور دوزخ میں داخل نہ ہوتا؟ تو اللہ تعالیٰ کیا فرمائے گا؟ اس بات پر ابو علی جبائی کے ہوش اڑ گئے اور وہ لا جواب ہو گیا، تو ابو الحسن اشعری نے ان کے مذہب کو ترک کر دیا اور ان کے رہ میں مشغول ہو گئے، تو ان کے گروہ کو "اہل سنت و جماعت" کا نام دیا گیا۔

معزلہ سب سے پہلا فرقہ ہے، جس نے اس اختلاف پر قواعد کی بنیاد رکھی جن پر ظاہر سنت اور صحابہ کی جماعت قائم تھی۔ انہیں معزلہ اس وجہ سے کہا جاتا ہے کہ ان کا بانی واصل بن عطاء حسن بصری رحمہ اللہ تعالیٰ کے تلامذہ میں سے تھا، تو اس شخص نے حضرت حسن بصری کی مجلس میں کبیرہ گناہ کے مرتكب کے بارے میں یہ موقف اختیار کیا کہ کبیرہ گناہ کا مرتكب نہ مون ہے، اور نہ ہی کافر بلکہ اس نے ایک اور درجہ ظابت کیا، تو امام حسن بصری رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: "اعترَلَ عَنَّا" یعنی وہ ہماری جماعت سے نکل گیا، تو تب وہ ان کا نام معزلہ پڑ گیا، مگر یہ اپنے آپ کو اصحاب عدل و توحید کہتے ہیں۔

**(ب) عبارت بر اعراب، ترجمہ عبارت اور شرح کا خلاصہ:**

نوٹ: اعراب اور کادیے گئے ہیں اور ترجمہ عبارت درج ذیل ہے:  
اہل حق نے کہا: حقائق اشیاء ثابت ہیں، حقائق اشیاء کا علم ثابت ہے، یہ خلاف ثابت ہے سو فسطائی کے لیے۔

**شرح کا خلاصہ:**

علم یعنی تصورات اور تصدیقات کے احوال امکان وحدت ریزیہ کا علم ثابت ہے۔ یہ موقف اہل حق کا ہے، کہ اشیاء کے حقائق ثابت ہیں، کیونکہ یہ ایک بدیہی واضح بات ہے، ملکر فرقہ سو فسطائی ان میں سے بعض حقائق کے منکر ہیں اور بعض اس کے قائل ہیں۔

سوال نمبر ۲:—"واسباب العلم للخلق ثلاثة الحواس السليمة والخبر الصادق والعقل"

شرح عقائد کی روشنی میں حواس سلیمه، خبر صادق اور عقل کی تفصیلی وضاحت لکھیں؟

**جواب: حواس سلیمه، خبر صادق اور عقل کی وضاحت:**

۱- حواس سلیمه: وہ اس بات جن کی وجہ سے انسان علم حاصل کر سکتا ہے، شارح رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک وہ پانچ ہیں، جو درج ذیل ہیں:

(۱) قوت سامعہ (۲) قوت باصرہ (۳) قوت شامہ (۴) قوت ذائقہ (۵) قوت لامسہ۔

شارح رحمہ اللہ تعالیٰ نے حواس خمسہ کا ذکر کر کے دو قسم کے لوگوں کا رد کیا ہے: (۱) وہ لوگ جو حواس اربعہ کے قائل اور حواس خمسہ کے منکر ہیں، وہ قوت ذائقہ اور قوت لامسہ دونوں کو ایک قرار دیتے ہیں۔

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچہ جات) (۱۷۵) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2021ء

(۲) معتزلہ حواس خمسہ کے مکنرا اور حواس ستہ کے قائل ہیں ان کے نزدیک پانچ حواس تو وہی ہیں اور چھٹا وہ حاسہ ہے جس سے لذت جماع حاصل کی جاتی ہے۔

۲- خبر صادق: نسبت تامہ کی ایسی خبر دینا جو نفس الامر کے مطابق ہو۔

اگر خبر صادق کی توضیح مقصود ہو تو وہ یوں کی جا سکتی ہے: انہاں کے منہ سے جو کلام نکلتا ہے تو اس میں جو نسبت ہوتی ہے خواہ ایجادی ہو یا سلی ہو اس کو نسبت کلامی بھی کہا جاتا ہے جیسے آپ نے کہا: زید قائم، تو آپ نے قائم کی نسبت جو زید کی طرف کی ہے اس کو نسبت کلامی کہا جاتا ہے۔

۳- عقل: لغوی اعتبار سے لفظ "عقل" کے متعدد معانی ہیں:

(۱) قید: (۲) عقول عشرہ: (۳) ناطق: (۴) قوت عملیہ اور قوت نظری۔

عقل کا اصطلاحی معنی یا تعریف بایں الفاظ کی گئی ہے:

عقل، نفس کی ایسی قوت کو کہتے ہیں جس کی وجہ سے تصدیقات اور تصورات کے اور اکات کی صلاحیت پیدا ہجاتے۔

سوال نمبر ۱:- والحمد لله تعالى الواحد القديم الحى القادر العليم

السميع البصير الشافي الترييد

(الف) مذکورہ عبارت کا ترجمہ کریں اور حدوث عالم اللہ واحد اور قدیم کی تعریفات لکھیں؟

(ب) بربان تطیق اور بربان تمانع کی تصدیقات کیمیں؟

جواب: (الف) ترجمہ عبارت، حدث عالم اللہ واحد اور قدیم کی وضاحت:

۱- ترجمہ عبارت: اور دنیا کو پیدا کرنے والا وہ اللہ تعالیٰ ہے جو میتا شروع سے دامگی زندہ، قدرت والا علیم و خبیر (بآخر)، سنبھلے والا اور اپنی مرضی کے مطابق ارادہ کرنے والا ہے۔

۲- حدوث: کسی چیز کا ختم ہو جانا، مٹ جانا۔

۳- عالم: اللہ تعالیٰ کی ذات کے علاوہ تمام اشیاء کو عالم کہا جاتا ہے۔

۴- اللہ: وہ ذات جو خود بخود قائم ہو، کسی کی محتاج نہ ہو اور ہر ایک سے بے نیاز ہو۔

۵- واحد: یکتا، جس کا کوئی ہمسر نہ ہو، جس کا کوئی برابر نہ ہو۔

۶- قدیم: وہ ذات جو شروع سے ہو اور آخر تک باقی رہے، ازلی و ابدی ذات۔

(ب) "برہان تطیق" اور "برہان تمانع" کی وضاحت:

۱- بربان تطیق: بطلان تسلسل کے مشہور دلائل میں سے ایک بربان تطیق ہے اور وہ یہ ہے کہ آپ معلوم اخیر سے الی غیر نہایہ ایک مجموعہ فرض کرو اور اس سے پہلے بقدر واحد الی غیر نہایہ ایک دوسرے مجموعہ فرض

کریں، پھر دونوں مجموعوں کو اس طرح تطبیق دو کہ پہلے مجموعہ کے جزء اول کو دوسرے مجموعہ کے جزء اول کے مقابلہ میں بناؤ اور پہلے مقدمہ کے جزء ثانی کو دوسرے مجموعہ کے جزء ثانی کے مقابلہ میں بناؤ اور اس طرح کرتے جاؤ۔ پس اگر پہلے مجموعہ کے ہر جزء کے مقابلہ میں دوسرے مجموعہ کا کوئی جزء موجود ہے تو ناچ زائد کی مثل ہو جائے گا اور یہ محال ہے اور اگر پہلے مجموعہ کے ہر جزء کے مقابلہ میں دوسرے مجموعہ کا جزء نہیں تو پہلے مجموعہ میں ایک ایسا جزء پایا گیا کہ جس کے مقابلہ میں دوسرے مجموعہ کا کوئی جزء نہیں۔ پس دوسرے مجموعہ ختم ہوا اور متناہی ہو گیا اور اس سے پہلے مجموعہ کا بھی متناہی ہوتا لازم آئے گا۔ اس لیے کہ مجموعہ اولی مجموعہ ثانیہ پر متناہی کی مقدار کے ساتھ بڑھا ہوا ہے اور جو متناہی کے ساتھ بقدر متناہی بڑھا ہوا ہو تو وہ بھی متناہی ہوتا ہے۔

ہذا تطبیق انما یمکن

بہانہ تطبیق صرف موجودات خارجیہ میں جاری ہو سکتی ہے امور وہی میں نہیں کیونکہ جو چیزیں محض وہی ہوں گی وہ وہ کنقطع ہونے سے منقطع ہو جائیں گی۔

اسی طرح مراتب اعداد و معلومات الہیہ اور مقدورات الہیہ میں بھی بہانہ تطبیق جاری نہیں ہو گی۔ اس لیے کہ معلومات الہیہ مقدورات الہیہ سے زائد ہیں، باوجود اس کے کہ دونوں غیر متناہی ہیں اور ان کے غیر متناہی ہونے کا معنی یہ ہے کہ کسی حد پر پہنچ کر فتح نہیں ہوتے کہ اس سے اوپر کا تصور نہ کیا جاسکے یہ معنی نہیں کہ اعداد و معلومات الہیہ وجود خارجی میں بدل ہیں، اس لیے کہ یہ محال ہے۔

۲- بہانہ تمانع: صانع عالم واحد ہے اس میں کوئی تعدد نہیں اسے اعیوب الوجود کے مفہوم کا مصدق اس ذات کے علاوہ کسی اور کو بنا ناممکن نہیں۔

اگر دوالہ ممکن ہوں تو ضرور ان کے درمیان تمانع ہو گا۔ تمانع یعنی ایک دوسرے کا خلاف کرنا کہ ایک زید کی حرکت کا ارادہ کرے اور دوسرے زید کے ساکن ہونے کا، تو اب یا تو دونوں ہی امر حاصل ہونے کے (حرکت و سکون) تو اجتماع ضدین لازم آئے گا۔ یا دونوں لازم نہیں آئیں گے تو ایک لازم آئے گا، تو دونوں میں سے ایک الہ کا عاجز ہوتا لازم آئے گا جو کہ حادث و امکان کی نشانی ہے، کیونکہ اس میں احتیاج کا شابہ ہے، تو پس تعدد مسئلہ ملزم ہے امکان تمانع کو اور امکان تمانع کو محال مسئلہ ملزم ہے، تو ہذا تعدد الہ کا ہونا محال ہے۔

اجھا: اگر دونوں الہ میں سے ہر ایک دوسرے کی مخالفت پر قادر ہو گا، تو اس دوسرے کا عجز لازم آئے گا، اور اگر دوسرے کی مخالفت پر قادر نہیں ہو گا، تو اپنا عجز لازم آئے گا۔ اور خدا کے لیے عجز محال ہے۔

وبما ذکرنا یندفع ما یقال اس عبارت کی غرض یہ ہے کہ ہماری بہانہ تمانع کی تقریر سے تین اعتراضات رفع ہو گئے۔

سوال نمبر ۲: ولا یتمکن فی مکان ولا یجرب علیہ زمان۔

(الف) واجب الوجود کا تمکن فی المکان سے منزہ ہونا مل بیان کریں؟

(ب) واجب الوجود پر زمانہ جاری نہ ہونے کی مدل وضاحت کریں؟

جواب: (الف) واجب الوجود کا تمکن فی المکان سے منزہ ہونا:

شارح رحمہ اللہ تعالیٰ ذات باری تعالیٰ کی تیر ہویں صفت سلبیہ پیان کر رہے ہیں کہ ذات باری ممکن فی المکان نہیں ہو سکتی، کیونکہ تمکن اس کو کہا جاتا ہے کہ ایک بعد دوسرے بعد میں سراہیت کرے خواہ یہ بعد میں ہو جیسا کہ متکلمین کا مذہب ہے یا محقق ہو جیسا کہ فلاسفہ کا مذہب ہے تو تمکن کی اس تعریف کی بناء پر ممکن وہ ہو گا جس کے بعد امتداد اور مقدار ہوں جبکہ ذات باری تعالیٰ ان چیزوں سے پاک ہیں، لیونکہ امتداد اور مقدار قابل تجزی ہوتے ہیں اور ذات باری تعالیٰ قابل تجزی نہیں ہے، پس اس لیے ذات بازی تعالیٰ تمکن فی المکان نہیں ہے۔

(ب) واجب الوجود پر زمانہ جاری نہ ہونا:

ذات باری تعالیٰ سے زمانہ کی لفڑا کرنا ضروری ہے۔ شارح رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ صانع عالم پر زمانہ جاری نہیں ہو سکتا، اس پر دلیل یہ ہے کہ ہمارے ہاں زمان اس امر متجدد کو کہا جاتا ہے، جس سے دوسرے امر متجدد کا اندازہ کیا جائے جیسے سینڈ سے کھسوں، اندازہ کیا جاتا ہے، گھنٹوں سے دنوں کا اندازہ کیا جاتا ہے، دنوں سے مہینوں کا اندازہ کیا جاتا ہے، مہینوں سے سال کا اندازہ کیا جاتا ہے، اور سالوں سے عمر کا اندازہ کیا جاتا ہے۔ فلاسفہ کے ہاں زمانہ مقدار حرکت کا نام ہے جبکہ ذات باری تعالیٰ تجدید اور مقدار دنوں سے منزہ ہے اور پاک بھی ہے، کیونکہ ذات باری تعالیٰ زمانی نہیں ہے۔

☆☆☆

H M Hagnan Asadi

## الاختبار السنوي شهادة العاليميه في العلوم العربيه والاسلاميه

(ايم اے عربي واسلاميات) السنة الاولى للطلاب السنة 2021ء ۱۴۴۲ھ

## الورقة الثانية: علم الفرائض

الوقت المحدد: ثلاث ساعات مجموع الارقام: ۱۰۰

نوت: پانچوال سوال لازمی ہے باقی میں سے کوئی دو سوال حل کریں۔

سوال نمبر: (الف) موافع ارش کتنے اور کون کون سے ہیں؟ ہر ایک کی وضاحت کریں؟ (۲۰)

(ب) فرض مقدارہ کتنے اور کون کون سے ہیں؟ نیز "تضعیف و تنصیف" کی وضاحت کریں؟

(۱۰)

سوال نمبر: (الف) باپ کے کتنے اور کون کون سے احوال ہیں؟ ہر ایک صورت کی وضاحت کریں؟ (۱۵)

(ب) اخیانی بھائی بھنوں کے کتنے اور کون کون سے احوال ہیں؟ ہر ایک صورت کی وضاحت کریں؟ (۱۵)

سوال نمبر: (الف) دو عددوں کے درمیان اتنی اور کتنی کون سی نسبت ہے؟ پوری وضاحت سے بیان کریں؟ (۱۵)

(ب) عصہ کی تعریف لکھیں نیز اس کی اقسام کتنی اور کون کون سے ہیں؟ جوں وضاحت سے لکھیں؟

(۱۵)

سوال نمبر: (الف) ترک سے متعلق حقوق کتنے اور کون کون سے ہیں؟ تفصیل سے لکھیں؟ (۱۵)

(ب) علم فرائض کی تعریف کرتے ہوئے اس کے "نصف العلم" ہونے کی چار وجوہ لکھیں؟ (۱۵)

سوال نمبر: درج ذیل میں سے کوئی سے چار مسائل حل کریں؟ (۲۰)

|          |           | بیوی         | ماں          | باپ  | (الف) |
|----------|-----------|--------------|--------------|------|-------|
| بیٹی     | بیٹا      | بیٹا         | بیٹا         | بیوی | (ب)   |
|          | بہن       | بھائی        | بھائی        | شوہر | (ج)   |
|          | پھوپھی    | پچا          | پچا          | ماں  | (د)   |
|          | علاتی بہن | اخیانی بھائی | اخیانی بھائی | بیٹا | (ه)   |
| سگ بھائی | پوتی      | بیٹی         | بیٹی         | بیٹا | (و)   |

## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2021ء

## دوسرا پرچہ: علم الفرائض

سوال نمبر 1: (الف) موانع ارث کتنے اور کون کون سے ہیں؟ ہر ایک کی وضاحت کریں؟  
 (ب) فرض مقدارہ کتنے اور کون کون سے ہیں؟ نیز "تفعیف و تنصیف" کی وضاحت کریں؟

جواب: (الف) موانع ارث کی تعداد اور نام:

موانع ارث پانچ امور ہیں، جو درج ذیل ہیں:

1- قتل: اگر کوئی بالغ وارث اپنے مورث کو ظلمان قتل کر دے، تو قاتل وراثت سے محروم رہے گا، خواہ یہ قتل عزم نہ ہو اس ہوا۔ چنانچہ ارشاد نبوی ہے: لا يرث القاتل شيئاً يعني قاتل وراثت سے محروم رہے گا۔

2- اختلاف دین: اگر وارث کافر ہوں اور مورث مسلمان یا اس کا عکس ہو، تو ان کے درمیان وراثت تقسیم نہیں ہو سکے خواہ کتنا ہی قریبی رشتہ ہو۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لا يرث الكافر المسلم ولا المسلم الكافر لـ زنکافر، مسلمان کا وارث نہیں ہو گا اور نہ مسلمان کافر کا وارث ہو گا۔

3- اندھی موت: کسی حادثہ کی صورت میں دو شخص رشتہ دار اکٹھے بلاکٹ کا لکار ہو گئے مگر یہ معلوم نہ ہو سکا کہ پہلے کون فوت ہوا تو اس صورت میں انہوں نکل دوسرے کے وارث نہیں ہوں گے۔

4- مرتد ہونا: جو شخص اسلام سے مخرف ہو کر کافر ہو جائیا (محاذ اللہ) یعنی مرتد ہو گیا، پھر وہ دنیا سے رخصت ہو گیا، جو کچھ اس نے مسلمان ہوتے کی حالت میں کیا ہو، اس سے اس کے زمانہ اسلام کے قرضے ادا کیے جائیں گے اور باقی مال مسلمان ورثاء میں تقسیم کر دیا جائے گا اس نے جو مال حالت ارتداد میں کیا ہو گا، اس سے زمانہ ارتداد کے قرضے ادا کیے جائیں گے اور پا قیامندہ مال غرباء نہ تقسیم کیا جائے گا۔ یاد رہے مرتدہ عورت کا کل مال اس کے مسلمان ورثاء میں تقسیم ہو گا۔ خواہ اس نے وہ مال حالت ارتداد میں کیا ہو یا حالت ارتداد میں کیا ہو۔

5- اختلاف دارین: وارث اور مورث دونوں ایسے مختلف ملکوں کے رہائشی ہوں، جن کی افواج الگ

الگ ہوں اور ایک دوسرے کے خون کو حلال قرار دیتے ہیں۔

یاد رہے فقہ خفی کے مطابق اختلاف دارین مانع نہیں ہے بشرطیکہ دونوں مسلمان ہوں، دونوں باہم ایک دوسرے کے وارث ہوں گے۔

(ب) فرض مقدارہ کی تعداد اور نام:

فرض مقدارہ سے مراد وہ حصہ ہیں، جو قرآن کریم میں مقرر کیے گئے ہیں اور وہ کل چھ ہیں، جو درج

ذیل ہیں:

(۱) نصف ( $\frac{1}{2}$ )، (۲) ربع ( $\frac{1}{4}$ )، (۳) شش ( $\frac{1}{6}$ )، (۴) ان تین معین حصوں کو نوع اول کہتے ہیں۔(۵) ملٹان ( $\frac{1}{3}$ )، (۶) ملٹ (۱/۳)، (۷) مسدس ( $\frac{1}{6}$ )تفصیف و تصنیف کی وضاحت:

یہ دو نسبتیں ایسی ہیں، جو مقررہ حصوں کی نسبت کو ظاہر کرتی ہیں مثلاً اگر ہم نصف کی طرف سے شمار کریں تو یہ ضعف ہے ربع کا اور ربع ضعف ہے شش کا۔ اگر ہم دوسری طرف سے شمار کریں تو پھر شش نصف نہ ربع کا اور ربع نصف ہے شش کا۔

سوال نمبر ۲: (الف) باپ کے کتنے اور کون کون سے احوال ہیں؟ ہر ایک صورت کی وضاحت کریں؟

(ب) اخیں فریبیاں بہنوں کے کتنے اور کون کون سے احوال ہیں؟ ہر ایک صورت کی وضاحت کریں؟

جواب: (الف) باپ کے احوال کی تعداد اور ہر صورت کی وضاحت:

باپ کی کل تین حالتیں ہیں اور ان کی وضاحت درج ذیل ہے:

(۱) چھٹا حصہ ملتا ہے بشرطیکہ میت نے بیٹا، پوتا، پوتا چھوڑا ہو مثلاً

ملکہ 6: می

باپ

چھٹا حصہ (۱/۶)

1

5

بیٹا/پوتا

بیٹیہ

5

ملکہ نمبر 6: می

باپ

چھٹا حصہ (۱/۶) + بیٹیہ

3

2+1=3

۲- ذوی الفروض کو دینے کے بعد جو کچھ باتی پچے وہ بھی ملتا ہے بشرطیکہ میت نے بیٹا، بیٹی، پوتا اور پوتی میں سے کوئی نہ چھوڑا ہو مثلاً

نورانی گائیڈ (مل شدہ پرچھ جات) (۱۸۱) درج عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2021ء

مسئلہ نمبر 6: میں

|               |       |
|---------------|-------|
| شوہر          | باپ   |
| نصف حصہ (۱/۲) | باقیہ |
| 1             | 1     |

(ب) اخیانی بہن بھائیوں کے احوال اور ان کی وضاحت:

ماں شریک بہن/ بھائی کی کل تین حصتیں ہیں جن کی وضاحت درج ذیل ہے:

۱- چھٹا حصہ ملتا ہے بشرطیکہ اکیلا/ اکیلی ہو یعنی اس کے ساتھ حقیقی بہن بھائی میں سے کوئی موجود نہ

ہو۔

مسئلہ نمبر 6: میں

|                     |       |
|---------------------|-------|
| ماں شریک بھائی/ بہن | باقیہ |
| چھٹا حصہ (۱/۶)      |       |
| 5                   | 1     |

۲- ایک تھائی حصہ ۱-۲-۳ بشرطیکہ ایک سے زیادہ ہوں، خواہ صرف بھائی، صرف بہنیں یاد نہ ہوں ہوں

ہو۔

مسئلہ نمبر 12: میں

|       |                              |                |
|-------|------------------------------|----------------|
| بچپا  | ماں شریک بھائی/ ماں شریک بہن | بیوی           |
| باقیہ | ایک تھائی حصہ (۱/۳)          | چھٹا حصہ (۱/۶) |
| 5     | 2-4-2                        | 3              |

۳- میت کے ترک سے کچھ نہیں ملتا بشرطیکہ اس کے ساتھ میت کا بیٹا، بیٹی، پوچہ، پوچی، باپ، باقیہ اور دادا میں سے کوئی ایک موجود ہو۔

مسئلہ نمبر 1: میں

|                     |        |
|---------------------|--------|
| ماں شریک بہن/ بھائی | باقیہ  |
| محروم               | کل ترک |
|                     | 1      |

سوال نمبر ۳: (الف) دو عدد دوں کے درمیان کتنی اور کون کون کی نسبت ہے؟ پوری وضاحت سے بیان کریں؟

(ب) عصب کی تعریف لکھیں نیز اس کی اقسام کتنی اور کون کون سی ہیں؟ خوب وضاحت سے لکھیں؟

جواب: (الف) دو عدد دوں کے درمیان نسبتوں کی تعداد اور ان کی وضاحت:

دو عدد دوں کے درمیان پائی جانے والی کل چار نسبتوں ہیں ان کی وضاحت درج ذیل ہے:

۱- تماں: ایسے دو عدد جو باہم برابر ہوں تو ان کے درمیان تماں کی نسبت ہو گی اور ان میں سے

ایک عدد درمیان کا متناہی کہلاتا ہے۔

مثالیں: ۵ اور ۵، اور ۹ اور ۹، اور ۱۰ اور ۱۰

۲- مداخل: جو دو عدد چھوٹے ہوں ان میں سے بڑا عدد چھوٹے پر تقسیم ہو جائے تو

دونوں عدد دوں کے درمیان مداخل کی نسبت ہو گی اور ان دو عدد دوں میں سے ہر عدد کو مداخل کہتے ہیں۔

مثالیں: 4 اور 8، 9 اور 27، 16 اور 48

۳- تافق: ایسے دو عدد جو چھوٹے ہوئے ہوں ان میں سے بڑا عدد چھوٹے پر تقسیم نہ ہو بلکہ ان دو عدد دوں کے طلادہ ہوں اسی طریقہ دوں دو عدد دوں کو پورا پورا تقسیم کر دے تو ان دو عدد دوں میں تافق کی نسبت ہو گی اور ان دو عدد دوں میں سے ہر عدد کو تافق کہتیں گے۔

مثالیں: 6 اور 9، 12 اور 16، 32 اور 36

۴- تباہیں: جو دو عدد چھوٹے ہوئے ہوں ان میں سے بڑا عدد چھوٹے پر پورا پورا تقسیم نہ ہو رہا ہو پھر کوئی ایسا تیسرا عدد بھی موجود نہ ہو جو ان دونوں کو پورا پورا تقسیم کر سکے تو ان دو عدد دوں کے درمیان تباہیں کی نسبت ہو گی اور ان دو عدد دوں میں سے ہر عدد کو تباہیں کہتیں گے۔

مثالیں: 3 اور 5، 21 اور 47، 40 اور 71

(ب) عصب کی تعریف، اس کی کل اقسام اور ان کی وضاحت:

عصب کی تعریف: عربی زبان میں لفظ "عصب" کے معنی "پٹھے" کے ہیں اور اصطلاحی شرعاً میں عصب وہ فحش کہلاتا ہے جس کا کوئی حصہ مقرر نہ ہو بلکہ اصحاب فرائض کو دینے کے بعد جو کچھ باقی رکھے وہ اسی فحش کو لیے اور اگر اصحاب فرائض نہ ہوں تو وہ تمام وراثت کا ایک قرار پائے۔

عصب کی دو اقسام ہیں:

(۱) عصب نبی (۲) عصب سُنی

۱- عصب نبی: وہ فحش ہے جسی قرابت کی وجہ سے عصوبیت حاصل ہو مثلاً پوتا، بیٹا وغیرہ۔

۲- عصب سُنی: وہ فحش ہے جسی کسی خلماں کو آزاد کرنے کی وجہ سے عصوبیت حاصل ہو اسے محن اور مولی الحناد کہتے ہیں۔ عصب نبی نسبت عصب سُنی کے قوی ہے، یعنی عصب نبی کی موجودگی نہیں عصب سُنی کو

میراث نہ لے گی۔

صہبہ نبی کی تین اقسام ہیں جو درج ذیل ہیں:

۱- صہبہ نبی: اس مرد کو کہتے ہیں جسے جب میت کی طرف منسوب کیا جائے تو وہ میان میں موت کا واسطہ و خلاصہ بنا ہاپ غیرہ۔

۲- صہبہ بغیرہ: اس مرد کو کہتے ہیں جو ذوی الفروض میں سے ہو اور اسے کسی ذکر نے صہبہ نبی دیا ہو۔ واضح رہے کہ صہبہ بغیرہ فقط وہ مرد ہے جس کا حصہ نصف (یک) یا ملٹان (۳/۲) مقرر ہو اور وہ فقط چار صورتیں: (۱) بیٹی (۲) پوتی (۳) ایک بیٹن (۴) علائی بیکن۔

۳- صہبہ غیر: اس مرد کو کہتے ہیں جو ذوی الفروض میں سے ہو اور اسے کسی محنت نے صہبہ نبی دیا ہو جیسے جسی کی موجودگی میں بیکن یا علائی بیکن صہبہ نبی دیا ہو جاتی ہے۔

سوال نمبر ۲: (الف) ترک سے متعلق حقوق کی تعداد اور ان کی وضاحت:

میت کے اموال - وکر سے چار حقوق متعلق ہوتے ہیں جن کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- جمیزہ و عینین: ترک میت سے بسلا جمیزہ و عینین متعلق ہے یعنی مال و راہث سے میت کے حصل تابوت، کنف اور فن پر خرچ کرنا ہے۔

۲- قفاء دین: دوسرا حق قفاء دین سے متعلق ہے جس کی تفصیل میت کے حقوق میں درج ہے اور اس کا کام جائے۔

قفاء دین کی دو صورتیں ہیں: (ا) حقوق اللہ سے متعلق ہو خلا اگر اس (میت) پر جو فرض تھا تو اس نے ادا نہ کیا یا زکوہ فرض تھی اسے ادا نہ کیا۔ (ب) حقوق العباد سے متعلق ہو خلا اگر کسی سے کوئی پر مداری تھی یا کوئی چیز خریدی تھی وغیرہ۔

۳- وصیت: ترک میت سے تیرا حق وصیت ہے۔ آدمی کو حق حاصل ہوتا ہے کہ وہ اپنے اٹک (تہائی) مال کی وصیت کر سکے اگر میت نے اپنی زندگی میں وصیت کی تھی تو اس کو پورا کیا جائے گا اس کے لیے شرط یہ ہے کہ اس نے اپنے اٹک مال سے تہائی حصہ یا اس سے کم کی وصیت کی ہو اگر اس سے زائد بیکل مال کی وصیت کی ہو تو وہ باطل ہو گی اس کا پورا کرنا ضروری نہیں ہے۔

۴- تقصیم و راثت: ترک میت سے چوتھا حق درہاد میں وراثت کی تقصیم کاری ہے یعنی قرآن کریم میں احادیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم اور اجماع امت سے درہاد کے جو حصہ مترکیے گئے ہیں ان کے مطابق

ترک تقسیم کیا جائے گا۔

(ب) "علم فرائض" کی تعریف اور اس کے "نصف العلم" ہونے کی وجہات:

علم فرائض کی تعریف: فرائض فریضہ کی جمع ہے اس کا معنی ہے: مقررہ حصہ۔ شرعی اصطلاح میں علم الفرائض اس علم کو کہا جاتا ہے جس کے ذریعے میت کے ترک میت کے درستہ کا پورا پورا حق معلوم ہو۔

"علم الفرائض" کو "نصف العلم" کہنے کی چار وجہات:

۱- انسان کی دو حالتیں ہیں: (i) زندگی (ii) موت۔ زندگی میں باقی علوم کی ضرورت ہوتی ہے جبکہ علم الفرائض کا موت کے ساتھ خاص تعلق ہے اس اعتبار سے اسے "نصف علم" قرار دیا گیا ہے۔

۲- ملک کی دو صورتیں: (i) ملک اختیاری (ii) ملک غیر اختیاری۔

وراثت کے علاوہ باقی تمام اشیاء کا "ملک اختیاری" کے ساتھ ہے اس لحاظ سے بھی علم فرائض کو "نصف العلم" کہا جاتا ہے۔

۳- احکام شرعیہ جو قیاس و اجتہاد سے ثابت ہیں۔ چونکہ علم فرائض کے تمام مسائل قرآن و سنت سے مستبط ہوتے ہیں اس اعتبار سے اس علم کو "نصف العلم" قرار دیا گیا ہے۔

۴- دوسرے علوم کی نسبت علم فرائض کے مسئلہ کے لیے زیادہ محنت و مشقت کرنا پڑتی ہے اس طرح اس علم کی اہمیت کے پیش نظر اسے "نصف العلم" کہا جاتا ہے۔

سوال نمبر ۵: درج ذیل میں سے مسائل حل کریں؟

|       |      |              |              |
|-------|------|--------------|--------------|
| (الف) | باپ  | ماں          | بیوی         |
| (ب)   | بیوی | بیٹا         | بیٹا         |
| (ج)   | شوہر | بھائی        | بھائی        |
| (د)   | ماں  | ہانی         | چچا          |
| (ه)   | بیٹا | اخیانی بھائی | اخیانی بھائی |
| (و)   | بیٹا | بیٹی         | پوتی         |

جواب: مسائل کا حل:

(الف)

مسئلہ نمبر ۱۲: میں

|      |     |     |
|------|-----|-----|
| بیوی | اں  | باپ |
| ۱/۴  | ۱/۳ | عصر |
| ۳    | ۴   | ۵   |

(ب)

مسئلہ نمبر ۲۴: میں

|      |      |      |      |      |      |
|------|------|------|------|------|------|
| بیوی | بیٹا | بیٹا | بیٹا | بیٹا | بیٹا |
|      |      |      |      |      |      |
|      |      |      |      |      |      |

(ج)

مسئلہ نمبر ۶: میں

|      |       |       |               |
|------|-------|-------|---------------|
| بیٹن | بھائی | بھائی | بھائی         |
| ۱/۶  |       | ۱/۳   | $\frac{1}{2}$ |
| ۱    |       | ۲     | ۳             |

(د)

مسئلہ نمبر ۱: میں

|           |              |      |
|-----------|--------------|------|
| بیٹن      | اخنافی بھائی | بیٹا |
| عائی بیٹن | اخنافی بھائی | ۱    |

(ج)

مسئلہ نمبر ۳: میں

|      |      |      |      |      |
|------|------|------|------|------|
| بیٹا | بیٹی | بیٹی | بیٹی | بیٹا |
| بھوپ | بھوپ | بھوپ | بھوپ | بھوپ |
| ۰    | ۰    | ۱    | ۲    |      |

☆☆☆

H M Hasnain Asadi

الاختبار السنوي شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية  
 (امتحانات عربية واسلامية) السنة الأولى للطلاب السنة 2021ء / ۱۴۴۲ھ

**الورقة الثالثة: الفقه واصوله**

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

نوت: سوال نمبر ۷ لازمی ہے باقی ہر حصے سے دو دو سوالات کا حل مطلوب ہے۔

**الحصة الأولى: الهدایة**

السؤال الأول: (الشفعة واجبة للخلط في نفس المبيع لم للخلط في حق المبيع كالسرب والطريق ثم للجار) أفاد هذا اللفظ ثبوت حق الشفعة لكل واحد من هؤلاء وأفاد الدليل.

(الف) عبارت کا مطلب اردو میں ترجمہ کریں؟

(ب) شفعة کا الغوی واصطلاحی معنی تکھیں؟

(ج) هؤلاء سے کون مراد ہیں؟ ہریک کا تعریف کریں؟

(د) ترتیب سے کیا مراد ہے؟ اس کی دلیل کا مطلب  $5 \times 4 = 20$

السؤال الثاني: درج ذیل عبارات میں سے کیا ایک کا مطلب (حركات وسكنات) کر کے ترجمہ و تشریح کریں؟ 20

(الف) وليس للشريك في الطريق والشرب والجار شفعة مع الخلط في الرقبة.

(ب) وإذا اجتمع الشفاعة فالشفعة بينهم على عدد رؤسهم ولا يعتبر اختلاف الأماكن.

السؤال الثالث: (الذکاة شرط حل الذبحة) لقوله تعالى (إلا ما ذكيرتم) ولأن بها يتميز الدم النجس من اللحم الظاهر؛ وكما يثبت به الحل يثبت به الطهارة في المأكول وغيره، فإنها تبغي عنها.

(الف) ذکورہ عبارت کی تکمیل کریں؟

(ب) عبارت کی تشریح کریں؟

(ج) زکوہ اور ذکاة میں تدریمشترک اور فرق کیا ہے؟

(د) ذرع شرعی (اختیاری و اضطراری) کی وضاحت کریں؟  $5 \times 4 = 20$

### الحصة الثانية: التوضیح والتلویح

السؤال الرابع: وتعريفه بالمحاجج إلیه لا يطرد ..... وشرط لکلاً التعريفين الطرد

والعكس .

- (الف) عبارت کا سلیس اردو میں ترجمہ کریں؟
- (ب) کس کی کون سی تعریف کا تذکرہ ہو رہا ہے؟
- (ج) طرد و عکس کیا ہے؟ ہر ایک کی تعریف کریں؟
- (د) عدم اطراد کی وضاحت مثال سے کریں؟  $5 \times 4 = 20$

السؤال الخامس: معرفة النفس مالها وما عليها ويزاد عملاً لخروج الاعتقادات

والوجودانيات فيخرج الكلام والتصور ومن لم يزد أراد الشمول .

- (الف) عمارت کا سلیس اردو میں ترجمہ کریں؟
- (ب) کی تعریف ہے؟ قیود کے فوائد کیا ہیں؟
- (ج) عبارت کی تفہیم کریں؟
- (د) خط کشیدہ کی وضاحت و شرح کریں؟  $5 \times 4 = 20$

السؤال السادس: ثم اعلم أنه لا يراد بالأحكام الكل ..... ولا يراد كل واحد

لوجود لا أدرى ..... ولا بعض له نسبة معيية بالآخر ..... ولا التهیؤ للكل ..

- (الف) عبارت کا سلیس اردو میں ترجمہ کریں؟
- (ب) مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ نے عبارت میں کون سے مسئلے کا تذکرہ کیا؟  $10 \times 2 = 20$

السؤال السابع: صاحب بدایہ اور مصنفین تو ضمیح و تکویح کا تعانق نہیں اور مقام و مرتبہ

بنا کیمیں؟  $20$

☆☆☆

## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2021ء

## تیسرا پرچہ: فقه و اصول فقه

## پہلا حصہ: ہدایہ

السؤال الاول: (الشفعۃ واجبة للخلیط فی نفس المبیع ثم للخلیط فی حق المبیع کالشرب والطريق ثم للجوار) أفاد هذا اللفظ ثبوت حق الشفعۃ لکل واحد من هؤلاء وأفاد الترتیب .

(الف) عبارت کا سلیمانی اردو میں ترجمہ کریں؟

(ب) شفعہ کا الغوی و اصطلاحی معنی لکھیں؟

(ج) شفعہ سے کون مراد ہیں؟ ہر ایک کی تعریف کریں؟

(د) ترتیب کامراڈ ہے؟ اس کی دلیل نقلی لکھیں۔

**جواب: (الف) ترجمہ عبارت:**

(امام قدوری رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:) شفعہ لفظ میں شریک شخص کے لیے ثابت ہوتا ہے پھر حق مبیع میں شریک شخص کے لیے مثلاً پانی اور راستہ اور پیاری وی کے لیے۔ امام قدوری رحمہ اللہ تعالیٰ کے اس لفظ نے مذکورین میں سے ہر ایک کے لیے حق شفعہ کے ثبوت اور ترتیب و نوں کا فائدہ دیا۔

**(ب) شفعہ کا الغوی اور اصطلاحی معنی:**

لفظ "شفعہ" شفع سے مشتق یہ باب فتح یفتح کا مصدر ہے۔ اس کا معنی ہے: شفع الشیء بالشیء یعنی ایک چیز کو دوسری چیز کے ساتھ ملانا اور لفظ "شفعہ" کا الغوی معنی بھی ملانا ہے۔ لفظ "شفعہ" کا اصطلاحی معنی یا اس کی شرعی تعریف ہے: بشرکت یا پروپری کی بنیاد پر مشتری کی امداد و تحریک کے بعد رقیت دئے کر کسی منفعت کو پانی ملکیت میں لیماز۔

**(ج) "هؤلاء" کی وضاحت:**

لفظ "هؤلاء" اس اشارہ برائے جمع مذکور ہے۔ اس کو جمع لانے کی وجہ یہ ہے کہ اس سے تین قسم کے لوگ مراد ہیں: (۱) وہ آدمی جو نفس مبیع میں شریک ہو۔ (۲) وہ آدمی جو حق مبیع میں شریک ہو۔ یعنی راستہ اور پانی کے علاوہ دیگر مبیع میں جس کا بہوارہ اور تقسیم ہو گئی ہو۔ (۳) پڑوی لوگ یعنی زمین یا مکان کے تمسائے۔ یہ تین قسم کے لوگ مراد ہونے کی وجہ سے لفظ "هؤلاء" جمع لایا گیا ہے۔

## (د) شفعہ کے حقداروں میں ترتیب اور اس حوالے سے عقلی دلیل:

شفعہ کا سبب میع کے ساتھ شفعہ کی ملکیت کا متصل ہوتا ہے اور اتصال کی دو صورتیں ہیں: (۱) شرکت پر ڈوں، پھر شرکت کے دو درجے ہیں: (i) عین میع میں شرکت یعنی میع کسی طرح کا کوئی بُوارہ نہ ہو (ii) حق میع میں شرکت یعنی راستہ اور پانی وغیرہ میں شرکت ہے اس کا اتصال شریک فی حق المیع اور پر ڈوں دلوں سے زیادہ ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امام قدوری رحمہ اللہ تعالیٰ نے پہلے نمبر پر اس کا تذکرہ کر کے یہ اشارہ فرمایا ہے کہ اس کا حق سب سے مقدم ہو گا۔ پر ڈوں کو صرف جوار کی بنیاد پر شفعہ ملتا ہے، میں اس کی کوئی شرکت نہیں ہوتی، جبکہ شریک فی حق المیع کسی نہ کسی درجے میں میع سے جزا ہوا ہوتا ہے۔ اس لیے امام قدوری رحمہ اللہ تعالیٰ نے شریک فی نفس المیع کے بعد اس کا تذکرہ کر کے پر ڈوں پر اس کے حق شفعہ کے تقدم کو ثابت کر دیا اور یہ بتایا کہ شفعہ کا پہلا حقدار شریک فی المیع ہے، وہ نمبر پر شریک فی حق المیع ہے، اور تیرے نمبر پر پر ڈوں ہے۔

## شفعہ کے حقداروں کی ترتیب میں عقلی دلیل:

عین میع میں شرکت کا اتصال ہر ہر چیز میں ہوتا ہے اور یہ دیگر اتصال سے بڑھ کر ہے الہذا وہ شخص جو اس اتصال کا حامل ہو گا، اس کا درجہ بھی بُدھا ہوا ہو گا اور سب سے پہلے شفعہ کا حقدار وہی ہو گا، پھر اگر یہ نہ لے تو شریک فی حق المیع کا نمبر ڈوں اس لیے کہ یہ شخص منافع میں شریک ہے اور منافع کا اتصال بار کے اتصال سے زیادہ قوی ہے، کیونکہ یہ بہر حال کسی نہ کسی درجے میں میع سے جزا ہوا ہے، الہذا اس کو پر ڈوں پر مقدس کیا جائے گا۔

السؤال الثانی: درج ذیل عبارات کی تفہیل (حرکات و ملنات) کر کے ترجمہ و تشریح کریں؟

(الف) وليس للشريك في الطريق والشرب والجلوس في الخليط في

لرقة.

(ب) وإذا اجتمع الشفقاء فالشفعة بينهم على عدد رؤسهم ولا يعتبر اختلاف

لاملاك.

## جواب: عبارات کا ترجمہ اور تشریح:

(الف) ترجمہ: (امام قدوری رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا): شریک فی الرقبہ کی موجودگی میں راستہ اور

شرب کے شریک اور ہمسایہ کو شفعہ نہیں ملے گا۔

تشریح عبارت: امام قدوری رحمہ اللہ تعالیٰ اس عبارت میں اس مسئلہ کو واضح کر رہے ہیں کہ شریک

فی نفس المیع اور شریک فی حق المیع کی موجودگی میں ہمسایہ کو شفعہ لینے کا حق حاصل نہیں ہو گا،

(ریال کا ٹک (سیمہ جہاد) (191) دینیات (سیمہ جہاد) 2021ء

بیمارت کے ٹھی میں استعمال کیا ہے۔

### (نح) "زکوٰۃ" اور "زکۃ" میں تفاہم شرک اور فرق:

"نح" "زکوٰۃ" کا تھوی ٹھی پاک ہے کیونکہ عذر کا کرنے کے عین میں پاک ہے۔ "نح" (۲۸) کا ٹھی بھی پاک ہے کیونکہ جاہاں کو کرنے کا خواہ نہ کیا ہے اور اس کا (بینی) کوں (کم جاہاں) کا کشت پاک ہو ہے۔ "پاک ہو ہے" میں اکٹھا میں تھرک ہے۔ دینیں اکٹھا میں تھرک میں مرد کا ہے کہ حق اللہ (زکۃ) کا کرنے کے عین پاک ہے اور ذن کے وقت خون خارج ہو جانے کی وجہ سے کوں (کم جاہاں) کا کشت پاک ہو ہے۔

### (د) اقسام ذن:

صاحب ہر ایک ایمان ہے کہ ذن کی ۴ اقسام ہیں: (۱) احتیاری یعنی جاہاں کے پیچے اس سترہ میں۔ (۲) اچھری و غیرہ۔ (۳) اکٹھا کے کام ذن۔ (۴) اضطراری: جاہاں کے پیچے اس سترہ میں جسی کام ذن کے کام ذن اضطراری ہے۔ جو کہ اکٹھا کام ذن احتیاری ہے اس نے کام کو اپنے کاپل کی سوتھی میں اضطراری کی طرف رجوع کیا ہے اسی لیے اس سترہ میں کام کاپل کاپل کیا ہے۔ اس بیان کی وجہ سے اسی کام ذن کے کام ذن کی وجہ سے کہ میں آتی ہے کہ پہلے بھی احتیاری میں کام ذن خون کا جا سکتا ہے اور دوسرے میں یہ کیفیت اسی کام ذن کا جا سکتا ہے اسی لیے ذن احتیاری سے ۲۷۲ ہونے کی صورت میں ذن اضطراری کا سامنا کیا جاتا ہے کیونکہ جاہاں کو کام کا مکان کیا ہے کہ انسان کو دہان احتیاری پر قدرت میں رہتی اور اس کے مکان کی اکام کا مکان کیا ہے اس کے مکان کی ملامت ہے۔

H M Hashnain Asadi

### الحصة الثانية: التوضيح والتلويح

السؤال الرابع: وتعريفه بالحتاج إليه لا يطرد ..... وشرط لكتلا التعريفين المطرد

والعكس.

(الف) بیمارت کا میں اس کی تحریک کریں؟

(ب) کس کی کون سی تحریک کا ذکر ہے اس کے میں؟

(ج) طرد و عکس کیا ہے؟ جو ایک کی تحریک کریں؟

(د) عدم اضطراری و ضاعت مثال سے کریں؟

کیونکہ شفعت کے حقداروں میں ترتیب ضروری ہے۔

(ب) ترجمہ عبارت: امام قدوری رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: اور جب چند شفعتی جمع ہو جائیں تو شفعتی ان کے عدد دروس کے مطابق تقسیم ہو گا اور اختلاف ملکیت کا اعتبار نہیں کیا جائے گا۔

عبارت کی وضاحت: چند شفعتی کے اجتماع کی صورت میں تقسیم کی شکل کو بیان کر رہے ہیں۔ اس بارے میں احتجاف کا موقف یہ ہے کہ جتنے بھی شفعت ہوں گے سب کو برابر برابر ملے ملکیت کے نتالب اور فرق سے ان کے حق شفعت میں کوئی فرق نہیں آئے گا۔ امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ایسا نہیں ہے بلکہ اجتماعی شفعتی کی صورت میں ہر شفعت کو اس کے حصے کے بعد رہی شفعت ملے گا ان کی دلیل یہ ہے کہ شفعتی ملک کے منافع میں سے ہے یعنی ملکیت ہی کی وجہ سے شفعت کو یہ حق ملتا ہے تو جب شفعتی ملک کے منافع میں سے ہے اور منافع ملک بقدر حصہ تقسیم ہوتے ہیں تو شفعتی بھی شفعتی کے حصوں کے بقدر تقسیم ہو گا۔

الموال الثالث: (الذَّكَاةُ شُرُطٌ حِلٌّ الْذِيْسْعَةِ) لِقَوْلِهِ تَعَالَى (إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ) وَلَاَنْ بِهَا يَتَمَيَّزَ الظَّالِمُ الْمُنْجَسٌ مِنَ اللَّحْمِ الطَّاهِرِ، وَكَمَا يُبَثُّ بِهِ الْحِلُّ يُبَثُّ بِهِ الطَّهَارَةُ فِي الْمُأْكُولِ وَغَيْرِهِ، فَلَمَّا نَبَيَّنَ لَنَا عَنْهَا .

(الف) مذکورہ عبارت کی تفہیل اور بحث کریں؟

(ب) عبارت کی تشریح کریں؟

(ج) زکوٰۃ اور ذکاۃ میں قدر مشترک اور فرق کیا ہے؟

(د) ذبح شرعی (اختیاری و اضطراری) کی وضاحت کریں

جواب: (الف) عبارت پر اعراب:

عبارت پر اعراب اور لگادیے گئے ہیں؟

(ب) عبارت کی وضاحت:

امام قدوری رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ جانور کے حلال ہونے کے لیے ذبح شرط ہے اس لیے خود قرآن کا اعلان ہے: "إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ" میں ذبح کے بعد جانور کا گوشت کھانے کو حلال قرار دیا گیا ہے پھر ذبح کا ایک فائدہ بھی ہے کہ اس کے ذریعے تاک خون الگ ہو جاتا ہے اور پاک گوشت الگ ہو جاتا ہے اسی طرح ذبح سے ماکول اللحم اور غیر ماکول وغیرہ میں طہارت اور پاکیزگی بھی آ جاتی ہے۔ لہذا ان فوائد ضروریہ کے پیش نظر اسلام نے ذبح کو لازم اور ضروری قرار دیا ہے۔ صاحب ہدایت نے لفظ "ذکاۃ" کو طہارت کے معنی میں استعمال کیا ہے اور اس کی صحت پر ایک حدیث سے استدلال کیا ہے: "ذکاۃ الارض یسہما" میں بھی ذکاۃ کو طہارت ہی کے معنی میں استعمال کیا گیا ہے۔ لہذا ہم نے بھی اسے

نورانی گائیڈ (مل شدہ چھ بجات) (۱۹۱) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2021ء

تبلیغات کے معنی میں استعمال کیا ہے۔

**(ن) "زکوٰۃ" اور "ذکاۃ" میں قدر مشترک اور فرق:**

لفظ "زکوٰۃ" کا الفوی معنی پاک ہوتا ہے، کیونکہ مال سے زکوٰۃ ادا کرنے سے باقی مال پاک و صاف ہو جاتا ہے۔ لفظ "ذکاۃ" کا معنی بھی پاک ہوتا ہے، کیونکہ جانور کو ذبح کرنے سے اس کا خون خارج ہو جاتا ہے اور اس کا (یعنی ماکول للہم جانور) کا گوشت پاک ہو جاتا ہے۔ "پاک ہوتا" دونوں الفاظ میں قدر مشترک ہے۔ دونوں الفاظ میں فرق صرف اتنا ہے کہ حق اللہ (زکوٰۃ) ادا کرنے سے مال پاک ہوتا ہے اور ذبح کے وقت خون خارج ہو جانے کی وجہ سے ماکول للہم جانور کا گوشت پاک ہو جاتا ہے۔

**(د) اقسام ذبح:**

صاحب ہدایہ کا بیان ہے کہ ذبح کی دو اقسام ہیں: (۱) اختیاری یعنی جانور کے سینے اور جڑوں کے دریان چھڑی وغیرہ چلانے اور گلا کانے کا نام ذبح اختیاری ہے۔ (۲) اضطراری: جانور کے بدن کے کسی بھی حصے میں زخم لگانے کا نام ذبح اضطراری ہے۔ چونکہ اصل ذبح اختیاری ہے اس لیے کہ اصل پر قادر نہ ہو سکنے کی صورت میں اضطراری کی طرف رجوع کیا جاتا ہے اسی لیے دوسرے کو پہلے کا بدل کہا جاتا ہے۔ اس بدلیت کی ایک وجہ اور بھی سمجھ میں آتی ہے کہ پہلے یعنی اختیاری میں کا حق خون نکالا جاسکتا ہے اور دوسرے میں یہ کیفیت مل جاتا ہے اسی لیے ذبح اختیاری سے عاجز ہونے کی صورت میں ذبح اضطراری کا سہارا لیا جاتا ہے کیونکہ جانور بدک کر بھاگنے لکتے ہیں تو ظاہر ہے کہ انسان کو وہاں اختیاری پر قدرت نہیں رہتی اور حسب انتہرست ہی احکام کا مکلف بنایا گیا ہے۔ لہذا عدم قدرت علی الاختیاری کی صورت میں ذبح اضطراری کی طرف رجوع کرنا یہ بھی اس کے بدل ہونے کی علامت ہے۔

## الحصة الثانية: التوضیح والتلویح

السؤال الرابع: وتعريفه بالمحاجج إليه لا يطرد ..... وشرط لکلا التعريفين الطرد

والعكس.

(الف) عبارت کا سلیس اردو میں ترجمہ کریں؟

(ب) کس کی کون سی تعریف کا تذکرہ ہو رہا ہے؟

(ج) طرد عکس کیا ہے؟ ہر ایک کی تعریف کریں؟

(د) عدم اطراد کی وضاحت مثال سے کریں؟

جواب: (الف) عبارت کا ترجمہ:

(اصل) اسے کہا جاتا ہے، جس کی طرف کوئی چیز محتاج ہو، اس میں اطراد نہیں پایا گیا۔ دونوں تعریفوں کے لیے طرود اور عکس شرط ہے۔

(ب) دونوں عبارتوں میں کس کس کی تعریف کا تذکرہ ہوا:

پہلی عبارت میں "اصل" کی حقیقی تعریف یعنی ماہیت حقیقیہ کا تذکرہ ہوا ہے۔ دوسری عبارت میں تعریف اسکی یعنی ماہیات اعتباریہ کی تعریف ہوئی ہے۔

(ج) "طرد" اور "عکس" کی تعریفات:

(ج) طرد: جب حد بھی ہو تو اس پر محدود بھی چاہئے یعنی محدود کے غیر کے دخول سے منع ہے۔  
(ج) عکس: یہ ہے کہ جب حد مغلی ہو جائے تو محدود بھی مغلی ہو جائے یعنی تعریف محدود کے افراد کو جامع ہو۔ انسان کو خرف کریں "انہ ماش" تو اس میں اطراد نہیں یعنی دخول غیر سے منع نہیں ہے کیونکہ باقی حیوان بھی چلے ہیں۔ "لہذا انہ حیوان کاتب بالفعل" تو اس میں عکس نہیں ہے۔

(د) عدم اطراد کی وضاحت:

امام خز الدین رازی رحمہ اللہ تعالیٰ نے "اصل" کا محسول میں یوں تعریف کی "هو المحتاج اليه" یعنی اصل اسے کہتے ہیں، جس کی طرف کوئی چیز محتاج ہو، منف کے نزدیک یہ تعریف ناپسند ہی اس لیے اس میں "اطراد" نہیں پایا گیا یعنی یہ تعریف از دخول غیر سے منع نہیں۔

السؤال الخامس: مَعْرِفَةُ النَّفْسِ مَا لَهَا وَمَا عَلَيْهَا وَبِرَادِ صَلَاحٍ يُخْرِجُ  
الْإِعْتِقَادِيَاتِ وَالْوُجُدِيَاتِ فَيَخْرُجُ الْكَلَامُ وَالْتَّصُوفُ وَمَنْ لَمْ يَرِدْ أَرَاةً  
الشَّمُولُ .

(الف) عبارت کا سلیس اردو میں ترجمہ کریں؟

(ب) کس کی تعریف ہے؟ قیود کے فوائد کیا ہیں؟

(ج) عبارت کی تشكیل کریں؟

(د) خط کشیدہ کی وضاحت و تشریح کریں؟

جواب: (الف) ترجمہ عبارت:

نفس کا (آخرت میں) اپنے لیے مفید اور غیر مفید چیز کو پہچاننا ہے، (تعریف میں) لفظ "عملاء" ( فعل) کا اضافہ کیا گیا ہے، تاکہ اس کے ساتھ اعقادیات (علم کلام) اور وجدانیات (علم تصوف) کو

خارج کیا جائے اور بعض نے اس (عمل) کا اضافہ نہیں کیا، تو ان کے نزدیک ان (دونوں) کو شامل کرنا مقصود ہے۔

**(ب) عبارت میں کس کی تعریف ہے اور قیود کے فوائد:**

اس عبارت میں "فقہ" کی تعریف کی گئی ہے۔ بعض لوگوں نے علم فقہ کی تعریف میں لفظ "عمل" کا اضافہ کیا ہے، تو انہوں نے اس قید سے علم کلام اور علم تصوف دونوں کو تعریف سے خارج کر دیا۔ بعض اہل علم نے لفظ "عمل" کا اضافہ نہیں کیا، تو ان کے نزدیک یہ دونوں علوم بھی "فقہ" کی تعریف میں داخل ہیں۔ یاد رہے امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ نے "فقہ" کی تعریف میں لفظ "عمل" کا اضافہ نہیں کیا۔

**(ج) عبارت پر اعراب: او پر لگادیے گئے ہیں۔**

**(د) خط کشیدہ الفاظ کی وضاحت:**

۱- الاعقادیات: اس سے مراد علم کلام ہے، جو عمل کی قید سے "علم فقہ" کی تعریف سے خارج ہو گیا۔

۲- الحدادیات: اس سے مراد علم تصوف ہے یہ بھی لفظ "عمل" کی قید سے علم فقہ کی تعریف سے خارج ہو گیا۔

۳- الکلام: اس سے مراد عقائد و افکار ہیں، جو اعمال صالح کی بنیاد ہے کیونکہ جس کے عقائد درست ہوں گے، اس کے اعمال قابل قبول ہوں گے اور اگر کسی کے عقائد درست نہیں ہوں گے، تو اس کے اعمال قابل قبول نہیں ہوں گے۔

**السوال السادس: ثم أعلم أنه لا يراد بالحكم الكل..... ولا يراد كل واحد لوجود لا أدرى..... ولا بعض له نسبة معينة بالكل..... ولا التهيز للكل.**

**(الف) عبارت کا سلیمانی اردو میں ترجمہ کریں؟**

**(ب) مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ نے عبارت میں کون سے مسئلے کا تذکرہ کیا؟**

**جواب: (الف) ترجمہ عبارت:**

پھر جان لو کہ احکام سے تمام یعنی کل مجموعی مراد نہیں ہو سکتے..... اور ہر ایک یعنی کل افرادی بھی مراد نہیں ہو سکتا، کیونکہ لا اوری ثابت ہے..... اور نہ کل کی طرف نسبت کرتے ہوئے بعض متعین احکام مراد لیے جاسکتے ہیں..... اور نہ تہیؤ و استعداد مراد ہو سکتا ہے۔

**(ب) عبارت میں مذکور مسئلہ:**

اس عبارت میں مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ نے "فقہ" کی تعریف میں لفظ "احکام" کا تذکرہ کیا، پھر اس

حوالے سے پانچ احتمالات بیان کے ہیں، جو درج ذیل ہیں:

- (۱) احکام سے احکام مجموعی مراد ہوں۔
- (۲) احکام سے کل افراد مراد ہوں۔
- (۳) بعض متعین افراد مراد ہوں۔
- (۴) احکام سے تھیوں لکل مراد ہو۔
- (۵) بذریعہ اجتہاد انسان کا ہر مسئلہ کو معلوم کرنا مراد ہو۔

پھر مصنف نے پانچوں احتمالات کا رد بیان کیا ہے۔

السوال السابع: صاحب ہدایہ اور مصنفین توضیح و تلویح کا تعارف لکھیں اور مقام و مرتبہ بتائیں؟

جواب: صاحب ہدایہ، مصنفین توضیح و تلویح کا تعارف اور مقام و مرتبہ:

#### ۱- صاحب ہدایہ کا تعارف اور علمی مقام:

صاحب ہدایہ کا پورا نام علامہ برہان الدین ابو الحسن علی بن ابی بکر بن عبد الجلیل بن خلیل بن ابی بکر رحمہ اللہ تعالیٰ ہے۔ آپ ۱۱۵ھ کو ”مرعیمالی شہر میں پیدا ہوئے“ خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی اولاد سے تعلق رکھتے ہیں۔

انہوں نے سن شعور کو پہنچتے ہی قرآن، حدیث، فقہ اور دلیل رام و فنون کی تحصیل کا سلسلہ شروع کر دیا۔ آپ نے زمانہ کے ممتاز فضلاء علامہ سعید الدین ابو حفص عمر سعید، صدر الشہید تاج الدین، علامہ ضیاء الدین محمد بن حسین بنند پنچی اور شیخ بہاء الدین سے علم و فنون حاصل کرنے کا اعزاز حاصل کیا۔

علوم اسلامیہ کی تکمیل کے بعد آپ تاحیات درس و تدریس اور تصنیف و تالیف میں مصروف رہے۔ ایک طرف علماء و فضلاء پیدا کرتے رہے اور دوسری طرف تصنیف کے انبار لگادیے۔

علامہ مرغینانی رحمہ اللہ تعالیٰ کی چند مشہور تصنیف کے نام درج ذیل ہیں:

- (۱) بدایۃ البیتی، (۲) کفایۃ المنشقی، (۳) کتاب المنشقی، (۴) کتاب الجنیس والمریض،
- (۵) کتاب مناسک حج، (۶) نشر المذہب، (۷) مختارات النواز، (۸) فرائض عثمانی،
- (۹) ہدایہ۔

ہدایہ فقہ حنفی کی ایک ممتاز و کامل و اکمل کتاب ہے، جو قدوری کی شرح ہے۔ اس کتاب کی اہمیت کا اس بات سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ یہ کتاب ہر دور میں نصاب درس نظامی و مدارس کی زینت بنی۔ نیز اس

کے مختلف زبانوں میں ترجم، حواشی اور شروحات لکھی گئیں۔

علامہ مرغینانی نے ۱۹۳۵ء کو سرقد میں وفات پائی اور وہیں مدفون ہوئے۔

### صاحب توضیح کاتعارف:

صاحب توضیح کا پورا نام ”علامہ صدر الشریعہ الاصغر عبید اللہ بن مسعود ابن تاج الشریعہ محمود محبوبی خفی ا بن صدر الشریعہ الاکبر احمد رحمہ اللہ تعالیٰ“ ہے۔

آپ کا شمار اپنے وقت کے ممتاز فقهاء، فضلاء اور مصنفین میں ہوتا تھا۔

علمی مقام: آپ کے ہم عصر علماء میں سے ایک علامہ قطب الدین رازی رحمہ اللہ تعالیٰ گزرے ہیں، جو ”رسالہ شمسیہ“ کے شارح اور تبحر عالم دین تھے، اپنے علم و فن میں ثانی نہیں رکھتے تھے، ایک دفعہ اہوں نے چاہا کہ صدر الشریعہ اصغر سے بعض مسائل پر بحث و مباحثہ اور مناظرہ ہو جائے، مگر مناظرہ سے بہت انہوں نے اپنے پورودہ غلام اور تلمیذ خاص ”مولوی مبارک شاہ“ کو آپ کے حلقہ درس میں بھیجا۔ اس وقت آپ ”ہرات“ میں تشریف فرماتے ہیں اور علامہ قطب الدین رازی ”ری“ نامی علاقہ میں موجود تھے۔ جب مبارک شاہ آپ کے حلقہ درس میں پہنچا، تو آپ ابن سینا کی کتاب ”الارشادات“ پڑھا رہے تھے اور پڑھانے کا انداز یہ تھا کہ نہ تو مصنف (ابن سینا) کی پیروی کی نہ شارح طوی وغیرہ کی کسی بات کا اعتبار یکلئے اپنے ہی انداز میں کتاب کو حل فرمائے تھے۔ یہ صورت حال دیکھ کر مولوی مبارک شاہ نے علامہ قطب الدین رازی رحمہ اللہ تعالیٰ کو لکھا ”صدر الشریعہ الاصغر“، تو آگ کا شعلہ ہیں، ان سے مناظرہ کرنے سے باور ہیں، ورنہ پچھتاوے گے۔ چنانچہ علامہ قطب رازی نے مبارک شاہ کی بات مان لی اور مناظرہ کا خیال ترک کر دیا۔

### وفات:

صدر الشریعہ الاصغر ۱۹۳۵ء میں دنیا سے رخصت ہوئے اور ”شارع آباد“ بخارا میں اپنے آیائی قبرستان میں مدفون ہوئے۔

### یادگار تصانیف:

صدر الشریعہ الاصغر رحمہ اللہ تعالیٰ تاہیات مدرس و تصنیف میں مصروف رہے۔ آپ کی چند مشہور

تصانیف کے نام درج ذیل ہیں:

- (۱) شرح وقاریہ
- (۲) نقایہ
- (۳) قتفی
- (۴) توضیح
- (۵) المقدمات الاربعہ
- (۶) تعدل العلوم
- (۷) وشاح
- (۸) فصول اخسین

صاحب تلویح کا تعارف و علمی مقام:

صاحب تلویح کا نپورا نام ”علامہ سعد الدین مسعود بن عمر تفتازانی رحمہ اللہ تعالیٰ“ ہے۔ آپ ۲۲ یے کو تفتازان میں پیدا ہوئے۔ سن شعور کو پہنچتے ہی آپ علوم و فنون کے حصول کی طرف متوجہ ہوئے، ابتداء میں آپ نہایت درجے کے غنی تھے، تو اس سلسلہ میں آپ پریشان ہو جاتے تھے، مگر اللہ تعالیٰ کے فضل اور رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نظر عنایت سے یہ پریشانی ختم ہو گئی اور آپ کی غبایت، ذہانت و ذکاوت میں تبدیل ہو گئی۔ اس حوالے سے پورا واقعہ درج ذیل ہے:

استاد عضد الدین کے حلقہ درس میں ان سے بڑھ کر کوئی غبی نہ تھا۔ خود فرماتے ہیں کہ میں ایک دفعہ سو بافو خواب میں ایک غیر مانوس شخص نے مجھے کہا کہ چلو سیر کرنے چلتے ہیں، میں نے ان سے کہا: بھائی! نے سر کے لیے پیدا نہیں کیا گیا، میں تو مطالعہ کرنے کے باوجود کتاب کو نہیں سمجھتا، کس طرح میں سیر کو جا سکتا ہوں؟ (وہ ادمی) چلا گیا کچھ دیر بعد واپس آیا پھر اس سے یہی سوال و جواب ہوا، پھر تیری مرتبہ آیا اور اس نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کچھ درختوں کے پاس صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے درمیان موجود تھے۔ مجھے دیکھ کر قبسم آمیز لہجہ میں ارشاد فرمایا: ”ہم نے آپ کو بار بار بلا یا آپ آئے نہیں؟!“ میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! مجھے معلوم نہیں تھا کہ مجھے آپ بلا رہے ہیں، اس کے بعد میں نے اپنی غبادت کی شکایت کی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”افتتح فمك“ (اپنا مسئلہ کھول دیے) اور میرے منہ میں اپنا عذاب دہن ڈالا۔ اس کے بعد جب میں نیند سے اٹھا تو اب میرے ذہن کی دنیا بدلی چکی تھی، استاد عضد الدین کے حلقہ درس میں بیٹھا تو کچھ ایسے اشکالات پیش کر دیے کہ اپنے ساتھی تو اے فضول بھر جا رہے تھے، لیکن استاد تاڑ گیا کہ آج تو اس کے ذہن کی دنیا بدلی ہوئی ہے! چنانچہ فرمایا: ”یا سعدا! انک الیوم غيرك فی ما تضی!“ اے سعد! آج تم وہ نہیں ہو جو اس سے پہلے تھے۔

آپ نے مختلف اصحاب فضل و کمال اساتذہ و شیوخ، مثلاً عضد الدین، قطب الدین وغیرہ سے علم و فنون کا استفادہ کیا، اور تحصیل علم کے بعد عفوانِ شباب ہی میں آپ کا شمار علماء کبار میں ہونے لگا، چنانچہ علامہ کفوی کا بیان ہے کہ آپ رحمہ اللہ تعالیٰ جیسا عالم آنکھوں نے کسی اور کو نہیں دیکھا۔

درس و تدریس

مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ تحصیل علم سے فارغ ہو کر فوراً درس و تدریس میں مشغول ہوئے اور سینکڑوں تشنگانِ علم کو اپنے چشمہ فیض سے سیراب فرمایا۔ چنانچہ عبد الواسع بن خضر، شیخ شمس الدین محمد بن احمد حضری، ابو الحسن برہان الدین حیدر بن احمد بن الہبروری ابجی، جلال الدین یوسف استاذ ملا اور تاجر حکیم سلطان فیروز

الدین بھمنی وغیرہ حضرات آپ رحمہ اللہ تعالیٰ ہی کے شاگرد ہیں۔

### شارح رحمہ اللہ تعالیٰ کی تصنیفات

علامہ سعد الدین تفتازانی رحمہ اللہ تعالیٰ تصنیف و تالیف سے بڑا شغف رکھتے تھے، درس و تدریس کے ساتھ ساتھ تصنیفات کا سلسلہ بھی جاری تھا اور اس شغف کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ علم صرف کی مشہور کتاب "زنجانی" کی شرح مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ نے اس وقت تالیف فرمائی، جب کہ آپ کی عمر میں ۱۶ سال تھی۔ چنانچہ شارح رحمہ اللہ تعالیٰ نے تفسیر، حدیث، عقائد، فقہ، اصول فقہ، معانی، بدیع، بیان اور صرف و نحو، الغرض ہر فن پر قلم اٹھایا اور قابل ذکر کتابیں تصنیف فرمائیں۔

### علامہ تفتازانی افضل یا میر سید سند شریف جرجانی:

اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ دونوں حضرات علم کے پہاڑ، علم کے دریا، علم کے آفتاب و ماہتاب اور خاتم الانبیاء تحقیقین تھے۔ پر علم منطق، علم کلام، علم علوم ادبیہ، علوم فہمیہ، تحقیقات بدیعہ، تحقیقات مدعیہ اور مشکل سے مشکل بات کو چیلکیوں میں حل کرنے کے سلسلہ میں علامہ تفتازانی رحمہ اللہ تعالیٰ کو فوقيت حاصل تھی۔ ہاں! میر صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ فصاحت لسان میں، ذہانت و فطانت میں اور تیز طراز ہونے میں فوقيت رکھتے تھے اور دونوں ہی حضرات کی دربار تیمور میں آمد و رفت رہتی تھی۔

### علامہ تفتازانی اور علامہ جرجانی کا مناظرہ

علم کے یہ دونوں پہاڑ اور بحر بے کراں (ایسا دریا جس کا کنارہ نہ ہو) روزانہ دربار تیموریہ میں اند پڑتے تھے، تو کبھی ان میں نکلا وہ اور مکالمہ ہوتا، تو کبھی تفصیل سے مناظرہ بوجاتا۔

چنانچہ ایک مرتبہ ان دونوں حضرات میں بڑی تفصیل سے مناظرہ ہوا اور وہ مناظرہ تھا کہ "تمیل، مستلزم للترکیب ہے یا نہیں؟" علامہ تفتازانی اس بات پر مصر تھے کہ تمیل، مستلزم للترکیب ہیں۔ یعنی تمیل کبھی مفرد اور کبھی مرکب ہوتی ہے۔ جبکہ میر صاحب اس بات پر ڈٹے ہوئے تھے کہ تمیل کے لیے زکب لازمی ہے۔

اس مناظرہ میں نعمان معتزلی کو حکم بنایا گیا تھا۔ طرفین سے دلائل کے انبار لگ گئے پر اتنی بات تھی کہ علامہ تفتازانی کی زبان میں قدرے لکھتے تھی، جب کہ میر صاحب زبان کے تیز طراز اور فضیح تھے اور دوسری بات یہ تھی کہ نعمان معتزلی کسی بات پر علامہ تفتازانی سے نالاں تھے، لہذا نعمان معتزلی نے فصلہ میر صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کے حق میں دے دیا۔

## علامہ تفتازانی کی وفات:

علامہ تفتازانی رحمہ اللہ تعالیٰ پر یہ بے جا فیصلہ گراں گزر اور وہ اس صدمے میں بیمار ہو گئے۔ صدمہ کی ایک وجہ تو یہ تھی کہ علامہ تفتازانی رحمہ اللہ تعالیٰ کے علم و شہرت کا مقابلہ میر صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ نہیں کر سکتے تھے اور کیسے کرتے، جب کہ میر صاحب کا شمار علامہ تفتازانی کے شاگردوں میں ہوتا ہے؟ لیکن اس کے باوجود اس فیصلے کی وجہ سے دربارِ تیمور میں تفتازانی کے مقابلے میں میر صاحب کا رتبہ بڑھ گیا۔ دوسری بات یہ تھی کہ دربارِ تیمور میں میر صاحب کی رسائی علامہ تفتازانی کے طفیل تھی۔ لہذا علامہ تفتازانی اس صدمے میں بیمار ہوئے اور ایسے بیمار ہوئے کہ کوئی علاج مفید ثابت نہیں ہوا، یہاں تک کہ ۹۲ھ کو دنیاۓ فانی سے رحلت فرم گئے۔ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ۔

☆☆☆

H M Hasnain Asadi

الاختبار السنوي شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية  
 (امتحان عربى واسلاميات) السنة الأولى للطلاب السنة 2021ء ١٤٢٢ھ

الورقة الرابعة: اصول الحديث واصول التحقيق

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات مجموع الارقام: ١٠٠

نوت: دونوں قسموں میں سے دونوں سوالات کا حل مطلوب ہے۔

**قسم اول: اصول حدیث**

سوال نمبر ١: الْخَبْرُ أَمَا أَنْ يَكُونَ لَهُ طُرُقٌ بِلَا حَضْرٍ عَدِيدٌ مُعَيْنٌ أَوْ مَعَ حَضْرٍ بِمَا فَوْقَ  
 الْأَثْقَانِ أَوْ بِهِمَا أَوْ بِوَاحِدٍ۔

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں نیز مصنف شرح نجیب کا دس سطری تعارف تحریر کریں؟  
 (٥+٥=١٠)

(ب) شرح نجیب کی روشنی میں نامذکورہ عبارت میں بیان کردہ وجہ حصر یا تفصیل لکھیں؟ (١٥)

سوال نمبر ٢: وخبر الاحادیث نقل عدل تمام الضبط متصل السنن غير معلم ولا شاذ هو  
 الصحيح لذاته۔

(الف) صحیح لذاته صحیح لغیره، حسن لذاته، حسن لغیره، اقسام اربعہ کی وجہ حصر بیان کریں؟ (١٠)

(ب) عدل، ضبط، اتصال سنن معلم اور شاذ کی وضاحت کریں؟ (١٥)

سوال نمبر ٣: (الف) شرح نجیب کی روشنی میں تدليس پر جامع نوادرات لکھیں؟ (١٠)

(ب) انساؤ متن، مشہور عزیز اور متواتر کی وضاحت کریں؟ (١٥)

**قسم ثانی: اصول تحقیق**

سوال نمبر ٤: (الف) علمی تحقیق کی اہمیت بیان کریں؟ (١١)

(ب) علمی تحقیق کے دس میں سے سات بنیادی عناصر کی وضاحت کریں؟ (١٣)

سوال نمبر ٥: (الف) محقق کی دس میں سے سات بنیادی خصوصیات کی تفصیل لکھیں؟ (١٣)

(ب) نگران تحقیق کیسا ہوئا چاہیے؟ واضح کریں؟ (١١)

سوال نمبر ٦: (الف) انتخاب موضوع کیسے کیا جاتا ہے؟ وضاحت کریں؟ (١٠)

(ب) خاک تحقیق کی تیاری کیسے کی جاتی ہے؟ تفصیل سے لکھیں؟ (١٥)

## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2021ء

## چو تھا پرچہ: اصول و اصول تحقیق

## قسم اول: اصول حدیث

سوال نمبر: الْخَبْرُ إِمَّا أَنْ يَكُونَ لَهُ طُرُقٌ يَلَّا حَضَرٌ عَدَدٌ مُعَيْنٌ أَوْ مَعَ حَضَرٍ بِمَا فَوْقَ الْأَنْتَنَى أَوْ بِهِمَا أَوْ بِوَاحِدٍ۔

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں نیز مصنف شرح نخبہ کا دس سطری تعارف تحریر کریں؟

(ب) شرح نخبہ کی روشنی میں مذکورہ عبارت میں بیان کردہ درجہ حصر بالتفصیل لکھیں؟

جواب: (الف) عبارت پر اعراب، ترجمہ عبارت اور مصنف شرح نخبہ الفکر کا تعارف:

نوٹ: اعراب اور لفظ یہ گئے ہیں اور ترجمہ عبارت درج ذیل ہے:

خبر یا تو اس کے طرق (یعنی انسانیہ کشیر) ہوں گی جن کی تعداد معین نہیں ہو گی یا کسی تعداد کی تعین کے ساتھ متعدد ہوں گی، (بصورت ثانی) وہ سدیں دو سے زیادہ کی تعین کے ساتھ ہوں گی یادو کے ساتھ ہوں گی یا ایک کے ساتھ ہو گی۔

## مصنف "شرح نخبہ الفکر" کا تعارف:

آپ کا پورا نام "ابو الفضل شہاب الدین احمد بن علی عسقلانی المعرف ابوزہ جر حمد اللہ تعالیٰ" ہے۔ آپ کا عرف ابن حجر تھا، اس کی وجہ تیہہ میں دو قول ہیں: (۱) حجر کا معنی "پتھر" ہے یہی آپ کا لفظ "پتھر" کی طرح قوی و مضبوط تھا۔ (۲) آپ کے اجداد میں سے ایک "حجر" نامی بزرگ گزرے ہیں جن کی بست سے "ابن حجر" کہلاتے تھے۔ آپ ۳۲ کے ھو کو مصر میں پیدا ہوئے۔ جب آپ کی عمر چار سال کی ہوئی تو والد گرامی کا انتقال ہو گیا۔

سن شعور کو پہنچتے ہی آپ نے قرآن کریم اور دیگر علوم و فنون کا آغاز کر دیا اور وقت کے ممتاز اساتذہ سے تکمیل کی۔ حصول علم کے لیے آپ نے شام، جاز، یمن، مکہ اور دیگر شہروں کا سفر اختیار کیا۔ بلکہ نی، برماؤ، ابن ملقن اور عز بن جماعہ لوگ آپ کے اساتذہ میں شمار ہوتے ہیں۔

علوم و فنون کی تکمیل کے بعد آپ تاحیات درس و تدریس اور تصنیف و تالیف میں مصروف رہے۔

آپ کے تلامذہ کی تعداد ہزاروں سے مجاوز ہے اور تصنیف کی تعداد ڈیڑھ سو سے زائد ہے۔

علامہ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ تعالیٰ کی چند مشہور تصنیف کے نام درج ذیل ہیں:

نورانی گائیڈ (عل شدہ پرچہ جات) (۲۰۲۱) درج عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2021ء

- (۱) فتح الباری شرح صحیح بخاری، (۲) التقریب، (۳) الافصاح، (۴) تکمیل النکت علی ابن صلاح،
- (۵) تہذیب التہذیب، (۶) لسان المیزان، (۷) الباب فی شرح قول الترمذی فی اسباب، (۸) تعلیق،
- (۹) اتحاف الہمہرہ باسانید العشرہ، (۱۰) اطراف المعنی باطراف المسند الحسنی، (۱۱) انتقال بیان احوال الرجال، (۱۲) الکاف الشاف فی تخریج احادیث الکشاف، (۱۳) الدریثیة فی منتخب تخریج احادیث الہدایۃ، (۱۴) الاصابۃ فی تمیز الصحابة، (۱۵) ہدایۃ الرواۃ فی تخریج احادیث المعنی و المنشکۃ،
- (۱۶) الاحکام لبيان مانی القرآن من الابهام، (۱۷) بلوغ المرام فی احادیث الاحکام، (۱۸) نہنہ الساعین فی روایۃ الصحابة عن التابعین، (۱۹) دیوان الشعروغیرہ۔

تاریخ آپ تدریس قرآن و حدیث اور تصنیف و تالیف میں مصروف رہے، بالآخر ۱۹۷۹ء سال کی عمر میں ۸۵۲ھ کو انتقال کیا۔

**(ب) خبر کے اقسام اربعہ کی وجہ حصر:**

خرکی اقسام را دیکھنے کے اعتبار سے وجہ حصر درج ذیل ہے:

ہم تک پہنچنے لئے اعتبار سے خردو حال سے خالی نہیں ہو گی یا تو اس کی سند میں بغیر کسی تعداد کی تعین کے متعدد ہوں گی، بصورت اول خوب نہ اور اسے۔ بصورت ثانی تین حال سے خالی نہیں کہ وہ سند میں دو یا زیادہ کی تعین کے ساتھ ہوں گی، یادو کے ساتھ بول گی، یا ایک کے ساتھ، بصورت اول مشہور، بصورت ثانی عزیز اور بصورت ثالث غریب۔

سوال نمبر ۲: وخبر الاحاد بنقل عدل تمام الضبط متعلق السند غير معمل ولا شاذ هو الصحيح لذاته۔

(الف) صحیح لذاته، صحیح لغیرہ، حسن لذاته، حسن لغیرہ اقسام اربعہ کی وجہ حصر بیان کریں؟

(ب) عدل، ضبط، اتصال سند، معمل اور شاذ کی وضاحت کریں؟

**جواب: (الف) تعریفات اصطلاحات:**

۱- صحیح لذاته: جس حدیث کے تمام راوی متصل، عادل، تمام الضبط ہوں اور وہ حدیث غیر شاذ اور غیر معمل ہو۔

۲- صحیح لغیرہ: جس حدیث میں کمال ضبط کے ساتھ صحیح لذاته کی تمام صفات ہوں اور ضبط کی کمی تعدد طرق روایت سے پوری ہو جائے۔

۳- حسن لذاته: جس حدیث میں کمال ضبط کے ساتھ صحیح لذاته کی تمام صفات ہوں اور یہ کمی تعدد طرق سے پوری نہ ہو۔

۳- حسن لغیرہ: جو حدیث صحیح لذات کی ایک سے زیادہ صفات سے قاصر ہو لیکن یہ کمی تعدد طرق روایت سے پوری ہو جائے۔

### اقسام کی وجہ حصر:

خبر مقبول دو حال سے خالی نہیں ہو گی اس میں یا تو اعلیٰ درجے کی صفات قبولیت پائی جائیں گی یا نہیں؛ بصورت اول صحیح لذات اور بصورت ثانی یعنی اگر اعلیٰ درجے کی صفات قبولیت اس میں نہ پائی جا رہی ہوں، مگر اس کی کمی تعدد طرق سے کردی گئی ہو تو وہ صحیح لغیرہ ہے اور اگر اس کی کمی تلاش نہیں کی گئی تو وہ حسن لذات ہے اور جس حدیث پاک پر توقف کیا گیا ہے لیکن قبولیت کا قرینہ اس کے ساتھ موجود ہے جو ترجیح دینے والا ہے تو وہ حسن لغیرہ ہے۔

### (ب) اصطلاحات کی تعریفات:

- ۱- الصل: افراط و تفریط کی دونوں طرفوں کے درمیان جو متوسط معاملہ ہے اس کا نام ہے۔
- ۲- ضبط: کلام ایسے نہ تنا جیسا اس کے سنتے کا حق ہے، پھر اس کے معنی مرادی کو بھینا، پھر اس کو بھر پور کوشش سے حفظ کرنا اور اس کے یاد رکھنے پر ثابت رہنا، اس وقت تک کہ غیر کو یہ پہچا دیا جائے۔
- ۳- اتصال سند: اس کا معنی یہ ہے کہ ہر راوی نے اپنے اوپر والے راوی سے خود اس کو لیا ہو سند کے اول سے آخر تک اسی طرح ہو۔

۴- معلل: جس حدیث میں علت خفیہ قادحة، ہو تو احمد بن مسلم کو موصول اور روایت کیا جائے۔

۵- شاذ: جس میں ثقہ راوی اپنے سے زیادہ ثقہ راوی میں اتفاق رہے۔

سوال نمبر ۳: (الف) شرح نجہب کی روشنی میں تدليس پر جامع نوٹ ہے؟

(ب) اسناڈ متن، مشہور عزیز اور متواتر کی وضاحت کریں؟

### جواب: (الف) تدليس پر جامع نوٹ:

لفظ "لس" باب تفعیل سے اسم مفعول کا صیغہ ہے یہ "لس" سے مشتق ہے، جس کا معنی ہے: روشنی، تاریکی کو ملا جائیتا یا لفظ "لس" تدليس کر کے روایت کی سند کے معاملے کو بالکل گول مول کر دیتا ہے، جس سے روایت کے قاری وسامع پر معاملہ واضح نہیں ہو پاتا۔

خبر مسلم کی تعریف: وہ خبر ہے جس میں سقط خفیہ ہو یعنی راوی اپنے استاذ کو جس سے وہ خبر (حدیث) سنی ہے، حذف کر کے ماقول سے اس طرح روایت کرے کہ استاذ کا مذوف ہونا معلوم نہ ہو بلکہ یہ محسوس ہو کر ماقول سے ہی نہ ہے مثلاً کہے: عن فلان، یا کہے: قال فلان۔

☆ اگر تدليس کرنے والا راوی الفاظ احتملہ نہ بیان کرے بلکہ صراحت کے ساتھ اپنے شیخ کے ماقول

لورانی گائیڈ (مل شدہ پچھات) (۲۰۲۱) درجہ عالیہ (سال اول ہائے طلباء) 2021ء

سے ایسے الفاظ سے روایت بیان کرے جس سے ہائی ثابت ہوتا ہوا مانسیغث، آخرین، عدیفین وغیرہ حالانکہ اس کا اس سے ہائی نہیں تو یہ تیس نہیں ہو گی بلکہ اس روایی کا صریح جھوٹ ہو گا جس سے اس کی عدالت ساقط ہو جائے گی۔

تیس کا حکم: جس حدیث کے بارے میں یہ ثابت ہو جائے کہ وہ تیس کرنا اس کی کوئی روایت قبول نہیں کی جائے گی ہاں! البتہ اگر ثقہ ہو تو اس کی وہ روایت قبول کی جائے گی: جس میں ہائی کی صریح

۶۵

### (ب) اصطلاحات حدیث کی وضاحت:

۱- آناد: اس کے دو معانی ہیں:

(۱) حدیث کو سند کے ساتھ اس کے قائل کی طرف منسوب کرنا۔

(۲) روایوں کا وہ سلسلہ جو متن تک پہنچاتا ہے اس اعتبرتے کہ یہ سند کے مترادف ہے۔  
مثلاً: (لغوی) معنی ہے: زمین کا سخت اور بلند حصہ۔

اصطلاحاً: وہ کام جس تک سند پہنچتی ہے۔

۳- مشہور: (لغوی) اعتبرتے یہ مفہوم کا میخدا ہے یہ "شہرث الامر" سے ہاں ہے یعنی جب کسی بات کا اعلان کر دیا جائے تو تم اسے ظاہر کر دو (تعمیر کر دو) (تعمیر کر دو) شہرث الامر یعنی میں نے بات کو مشہور کر دیا)

اصطلاحاً: جس حدیث کو ہر طبقہ سند میں تین یا اس حصے کا نیادہ روایی روایت کریں جب تک وہ تو اتر کی حد کو نہ پہنچے۔

۴- عزیز: وہ حدیث ہے جس کے روایی تمام طبقات سند میں دو سے کم ہوں۔

۵- متواتر: وہ حدیث جو ہر دور میں اتنے کثیر طرق سے مردی ہو کر ان رواییں کا عالیہ بھوٹ پر ہوئیں ہونا محال ہو۔

### قسم ثانی: اصول تحقیق

سوال نمبر ۲: (الف) علمی تحقیق کی اہمیت بیان کریں؟

(ب) علمی تحقیق کے دو میں سے سات بنیادی عناصر کی وضاحت کریں؟

جواب: (الف) علمی تحقیق کی اہمیت:

بلاشبہ علمی تحقیق ایک حیات بخش اور فکری سرگرمی ہے۔ اس سلسلے میں ہمارے اسلاف نے اپنی

تحقیقات کے ذریعے نظری و عملی دنیاۓ معرفت کو اس قدر رخیز اور مالا مال کر دیا کہ انہیں کی تحقیقات کو اساس بنا کر مغربی مفکرین اور دانشوروں نے علمی جدوجہد میں قدم رکھا۔ تحقیق و جتو سائنسی، صنعتی، زرعی، انتظامی اور تعلیمی ترقی کا واحد ذریعہ ہے۔ یہ حسن عمل، نشوونما، پختگی، عمدگی، وسائل کے حصول، موازنہ و تقابل، تجربہ کاری، اسباب و عمل کی دریافت، نتائج کے حصول، واقعات و حالات کی تہہ تک پہنچنے اور عوامل کے تجزیہ کے لیے بھی واحد و سیلہ و ذریعہ ہے۔ علمی تحقیق ایسی لکش اور پر کیف چیز ہے جو بہت سے اہل علم کی فطرت ثانیہ بن جاتی ہے۔ اس کے بغیر زندگی گزارنا ان کے لیے ممکن نہیں رہتا۔ یہ محقق کو سوچنے کا ڈھنگ، عمدہ شعور اور تکمیل کی طرف بڑھنے کا طریقہ سکھاتی ہے۔ یہ محقق کے لیے نئے نئے نظریات، قوانین اور آراء کے در پیچ کھوتی ہے۔ مختصر ایہ کہا جاسکتا ہے ”البحث کاشف للحقيقة“، ”تحقیق حقیقت کو منکشف کرتی ہے۔“ ایک تحقیق ذوق رکھنے والے طالب علم کے لیے حقائق کی دریافت سے بڑھ کر اور کیا نعمت ہو سکتی ہے۔

علمی تحقیق، محقق کی علمی لحاظ سے اور پیشہ وارانہ تربیت کرتی ہے۔ اس سے محقق کو مشاہدہ کی قوت ملتی ہے۔ اس کے اندر واقعیات کا کھونج لگانے، ان کو باہمی ترتیب دینے، ان کے عمل و اسباب تک پہنچنے، ان کا تجزیہ کرنے اور ان سے انتخاب و انتخاب اکارنے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔ ان سب پر مستزد ایہ کہ اس میں خود احتسابی اور علمی امانت داری کا احسان اور فروغ پاتا ہے۔

تحقیق کے میدان میں قدم رکھنے کے بعد انہیں کم بہت سے مالی منافع بھی حاصل ہوتے ہیں۔ بہت سے عہدوں اور ملازمتوں کے لیے تحقیق میں مہارت کا شرط ہوتی ہے۔ کئی ادارے اور کمپنیاں صرف اس بات پر بھاری مالی معاوضے ادا کرتی ہیں کہ ان کی معمراں اور سامان کی بہتر تیزی (Advertisement) اور خرید و فروخت (Marketing) ہو۔ ان کی پیداوار (Production) اور معیار میں اضافہ ہو اور برآمدات (Export) اور درآمدات (Import) کا نظام بہتر سے بہتر ہو سکے۔ بہت سارے تعلیمی، انتظامی اور مالی ادارے مستقل طور پر تحقیق کا کام جاری رکھتے ہیں تاکہ وہ ترقی کا ہدف حاصل کر سکیں۔

اس طرح تحقیقی ذوق اور تحقیقی صلاحیت محقق کو اپنے پیشے میں علمی و مادی دونوں طرح کے فائدے سے نوازتی ہے۔ کسی ملک اور ریاست کے لیے ممکن نہیں کہ وہ زندگی کے کسی شعبے میں علمی تحقیقات کے بغیر ترقی کر سکے۔ یہی وجہ ہے کہ تمام وزارتیں اور تمام بڑے ادارے شعبہ تحقیق (Research) یا شعبہ ترقی (Studies Department) یا شعبہ مطالعہ (Department) کے نام سے ایسے شعبے قائم کرتے ہیں جن کا مقصد بہتر سے بہتر اور جدید سے جدید تر کا حصول ہوتا ہے۔ تمام جامعات (Universities) میں علمی تحقیق کے

نورانی گائیڈ (مل شدہ پرچ جات) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) ۲۰۲۱ء (۲۰۵)

مراکز قائم ہیں، بلکہ بڑی جامعات میں تو مختلف شعبہ ہائے علوم سے متعلق الگ الگ کلیات (Research Centres) اور مراکز ابحاث (Faculties) قائم کیے گئے ہیں۔

ملک و قوم اور افراد و معاشرہ کی ترقی کا واحد اور مثالی راستہ تحقیق و جستجو ہی ہے۔ ایجاد، اختراع اور دریافت تحقیقات کے بغیر ممکن نہیں۔ ان کے بغیر فرد جمود اور معاشرہ کی تقلید کا شکار ہو جاتا ہے۔ جس کے نتیجے میں وہ دوسروں کے اعمال اور کارناموں اور ان کے افکار و نتائج کا سہارا لیتا ہے۔ اختصار کے ساتھ یہ کہا جاسکتا ہے کہ علمی تحقیق نفس انسانی، ملک و ریاست اور علم و معرفت کی ترقی کا انتہائی فعال اور یکتا ذریعہ اور سبب ہے۔

### (ب) علمی تحقیق کے بنیادی عناصر

علمی تحقیق کی اہمیت و افادیت بڑی حد تک چند بنیادی عناصر کے ساتھ مربوط ہوتی ہے جو مندرجہ ذیل ہیں۔

۱- مسئلہ تحقیق کی حدود کی شناخت

۲- جدت و تخلیق

۳- حیاتیت و واقعیت

۴- تحقیق کی اصلیت

۵- امکانات (Possibility) تحقیق

۶- تحقیق کا مستقل بالذات ہونا

۷- مصادر تحقیق کی دستیابی

۸- وسیع مطالعہ

۹- دوسروں کی آراء کی تفہیم میں باریک بینی

۱۰- اسلوب کی عمدگی اور قوت

### ۱- مسئلہ تحقیق کی حدود کی شناخت:

مسئلہ تحقیق سے مراد تحقیق کے علمی افکار، موضوعات، مسائل اور میدانات ہیں، اور مسئلہ تحقیق کی تحدید سے مراد تحقیق کی اہمیت کی وضاحت اور تحقیق کے مفروضے (Hypothesis) نیز معلومات، مواد (Data)، وسائل (sourecls)، نمونوں (Samples)، مثالوں (Examples) تجربات اور اسالیب کی نوعیت اور علمی مناجح کی اقسام جن کے ذریعے مقالے کی تیاری میں مدد لی جاتی ہے۔

نورانی گائیڈ (عل شدہ پرچھات) (۲۰۲۱) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) ۲۰۲۱ء

## 2- جدت اور تخلیق:

تحقیق کے بنیادی عناصر میں ایک عنصر یہ ہے کہ وہ تحقیق جدید اور تخلیقی ہوئی معلومات کا اضافہ کرے اس میں نقل یا تکمیل یا ترجیح و تحریر نہ ہو۔ وہ حقیقت ہر تحقیق اپنی تحقیق کا آغاز وہاں سے کرتا ہے جہاں اس سے پہلے والے تحقیقیں رک گئے ہوتے ہیں تاکہ علمی دنیا میں ایک اور قدم کا اضافہ ہو اور تحقیق علمی ترقی میں اپنا حصہ ڈالے۔ لیکن تحقیقی میدان میں مطلوب تخلیق سے مراد صرف نئی چیزوں کو دریافت اور کارا کرنا نہیں ہوتا بلکہ لفظ تخلیق کا اطلاق اکشاف و دریافت کے علاوہ کئی اور چیزوں پر بھی کیا جاتا ہے۔ مثلاً: بکھرے ہوئے مواد کوئی اور قابل استفادہ و ترتیب دینا، قدیم حقائق کے لیے جدید اسیاب تک رسائی حاصل کر لینا، یا تخلیق اور منتشر معلومات کو ایک مضمون کی شکل میں کیجا اور منظم کر دینا بھی تخلیقی کا دش کہلاتا ہے۔

## 3- حیاتیت و واقعیت:

تحقیق کا دوسرے ضلع اس وقت تک کامیابی سے ہمکنار نہیں ہو سکتا۔ جب تک کہ اس میں حیاتیت و واقعیت نہ ہو۔ اس موضوع کا محقق کر میلان طبیعی کے ساتھ بھی سہرا تعلق ہو اور وہ موضوع معاشرے کی ضرورت بھی ہو۔ جس قدر اس کے مخیر ہونے کا دائرہ وسیع ہو گا اسی قدر اس کی اہمیت بڑھتی چلی جائے گی۔ پس ایسی تحقیق اور ایسا موضوع جو لوگوں کے لیے، ابھر ہو انہیں فائدہ پہنچائے، ان کی مشکلات کا حل پیش کرے، ان کے امراض کی تفصیل کرے، یا اس میں ان کے معاشرے کی ترقی، بہتری، راحت، امن و سکون اور خوشحالی کے متعلق تحقیق پیش کی گئی ہو تو یہ ایسے موضوع پر ترقی کرنے کے لئے کہیں زیادہ بہتر اور اہم ہے جو محض خیالی ہو اور لوگوں کی زندگیوں کے واقعات سے دور ہو، کیونکہ وہ میں تخلیق کی طرف توجہ نہیں دیں گے۔

”اسلام میں کلوننگ کا حکم (Cloning)“ ”مسلمان اور انحرافیت کا استعمال“ ”اسلام میں بنیادی انسانی حقوق“ ”اسلام میں بچوں کے حقوق“ ”انسانی اعضا کی پیداواری“ ”اسلامی اور بین الاقوامی قوانین میں حرورت کے حقوق“ ”عالم اسلام پر جدید صلبی یا غار“ ”عالم اسلام پر تکریبی یا غار کے اہداف و اثرات“ ”عالمیت (Globalization) کے چیلنجز اور مسلمانوں کی ذمہ داریاں“ ”جدید عالمی نظام (New World Order) اور مسلمانوں کی ذمہ داریاں“ ”اسلام اور دہشت گردی (Terrorism)“ ”اسلام اور انہیاں پسندی (Extremism)“ ”اسلام اور بنیاد پرستی (Fundamentalism)“ اور قرآن مجید کا جدید مطالعہ اپنے موضوعات ہیں جو حیاتیت و واقعیت سے متصف ہیں اور معاشرے میں بڑی اہمیت کے حامل ہیں۔ ہر فہرست کی توجہ کو اپنی طرف مہذول کر سکتے ہیں۔

نورانی کا یتیہ (مل شدہ پچھاٹ) (۲۰۲۱) ۲۱۰۰ نورانی کا یتیہ (سال نازل ہوئے طباہ) ۲۰۲۱۔

#### 4- تحقیق کی اصلیت: (Originality)

تحقیق کی اصلیت کا انحصار ان افکار کے مستقل بالذات آزاد اور خود قدر ہونے پر ہے جن سے تحقیق وہو میں آتی ہے۔ اصل تحقیق وہی ہے جو نئے افکار اور جدید آراء و تفہیمات پر مشتمل ہو۔ تحقیق بعض دوسرے تحقیقین کی آراء و افکار کو نقل کر دینے کا نہیں۔ اسی طرح تحقیق کی اصلیت بذات خود تحقیق کے موضوع پر بھی وقوف ہوتی ہے۔ موضوع جس قدر نیا ہو کہ اس کی علمی قیمت (Value) ازیادہ ہوگی۔ جس قدر معاشرتی ضروریات سے زیادہ وابستہ ہو کا نظریات مسائل اور ان کے مل سے مریع طریقہ کا اسی تدریجہ ذہنی اجمانی اور مالی و مادی محنت کا سخت ہو گا۔

#### 5- امکانات تحقیق: (Possibility)

امکانات تحقیق سے مراد یہ ہے کہ طالب علم تحقیق کے لیے ایسے موضوعات کا انتخاب نہ کرے جو انتہائی وجہ دینے کے لئے کام مل اور تحقیق کی استعداد و تقدیر سے مادرا ہوں۔ چنانچہ بہت سے موضوعات بہت دلکش اور دلچسپ ہوتے ہیں، لیکن ان پر تحقیق کرنا بہت مشکل ہوتا ہے۔ بلکہ ان کے تحقیق مطہرات اکشی کرنا ناممکن ہوتا ہے۔ کوئی کام بات ان کے لیے مادی اور معنوی اسباب و ذرائع میسر نہیں ہوتے یا وہ اس قدر بہم اور وجہ دیا ال جھنوں پر مشتمل ہوئے ہیں جنہیں سمجھانا ناممکن ہو جاتا ہے۔

#### 6- تحقیق کا مستقل بالذات ہوتا:

اس سے مراد یہ ہے کہ تحقیق اپنی تحقیق میں سبقت لے باندھتی ہو اور تحقیق کی تیندری کے بعد خود مختار اور آزاد ہونے کا حق دار بن جائے۔ دراصل یہ ایک اخلاقی مصروف چیز ہے اس کا مقابلہ یہ ہے کہ ہر تحقیق اپنے موضوع کے لحاظ سے مستقل بالذات ہو اور کسی ایسے موضوع کا انتخاب نہ کیا جائے کہ اس پر کوئی دوسرا تحقیق محنت کر چکا ہو ایسا کسی کے حق پر ڈاکڈا لئے کے مترادف ہے۔

کسی تحقیق کا علمی درجہ خواہ کتنا ہی بلکہ ہو اس کے لیے مناسب نہیں کہ وہ کسی ایسے موضوع پر پہنچ پیش کرے یا کسی ایسے تحقیق میں کام پیش کرے جسے اس کا کوئی تحقیق ساختی پیش کیا جائے کہ اس کو کام کر چکا ہو۔ کسی میں محنت کو نقل کر کے اپنی طرف منسوب کرنا ایک علمی و ادبی خیانت ہے (ابتداء اگر اس موضوع سے تعلق کوئی نہیں بات پیش کی جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں)

#### 7- مصادر تحقیق کی دستیابی:

تحقیق کے لیے مصادر و مراجع کا دستیاب ہو ہے انتہائی ضروری امر ہے ورنہ تحقیق اپنی تحقیق کو کاملاً کامل نہیں کر پائے گا۔ لہذا تحقیق کے لیے ضروری ہے کہ ان موضوعات کا انتخاب نہ کرے جن کے بارے میں

مصادر و مراجع کی قلت ہو یا مواد و معلومات کی کمی ہو۔ مصادر سے مراد کسی موضوع کی قدیم اور بنیادی کتابیں، مخطوطات، مجلات و رسائل، اخبارات و جرائد، کتب تراجم (سوائیں عمریاں)، کتب اسماء الرجال، دوائر معارف (انسائیکلو پیڈیاٹ) اور ایسی دستاویزات لیے جاتے ہیں جو کسی موضوع کے متعلق قدیم اور بنیادی معلومات پر مشتمل ہوں۔ مقالہ نگاری میں ان اصلی مصادر (Original Sources) کی بہت اہمیت ہوتی ہے۔ جہاں تک مراجع (Secondary Sources) کا تعلق ہے، تو ان میں کئی مصادر اصلیہ سے معلومات نقل کر کے نئے لباس و اسلوب میں پیش کی جاتی ہیں۔ لہذا ایک محقق کے لیے ضروری ہے کہ اگر اسے کچھ معلومات مراجعہ کرنے (Secondary Sources) میں ملیں تو مصادر اصلیہ (Original Sources) میں ان کے بارے میں ضرور تحقیق کر لے۔

سوال نمبر ۵: (الف) محقق کی دس میں سے سات بنیادی خصوصیات کی تفصیل لکھیں؟

(سر) انگریز تحقیق کیسا ہونا چاہیے؟ واضح کریں؟

**جواب: (الف) محقق کی سات بنیادی خصوصیات:**

بلاشبہ تحقیق ایک ایسا عمل ہے جس کے ذریعے متان، تخلیقات، ایجادات، اکشافات اور نئی چیزوں کو حاصل کیا جاتا ہے۔ اس لیے عمل تحقیق کمیے ایک خداداد صلاحیت کی ضرورت ہوتی ہے اور یہ کام ہر ایک کے بس میں نہیں ہوتا۔ یہ بھی معلوم ہونا چاہیے کہ ایک طالب علم اچھا تعلیمی ریکارڈ ہونے کے باوجود تحقیق کے میدان میں ماہیہ ناز مقام حاصل نہیں کر سکتا۔ اور اسی طرح ایک طالب علم کا تعلیمی ریکارڈ اتنا اچھا نہیں ہوتا لیکن تحقیق کی دنیا میں وہ گراں قدر خدمات سرانجام دیتا ہے۔ لہذا انگریز کے طالب علم میں تحقیق و جتنوں کی صلاحیت پائی جائے تو اس کی نشوونما کرنا چاہیے اور اس صلاحیت سے فائدہ اٹھانا پائیے اور اسے مطلوبہ معیار تک پہنچانے کی کوشش کرنی چاہیے۔ طلبہ میں اس صلاحیت کی موجودگی کی مندرجہ ذیل علامات ہوتی ہیں:

۱۔ وہ طالب علم تحقیق کے لیے نیا موضوع منتخب کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو۔

۲۔ انتخاب کردہ موضوع کے لیے ابتدائی خاکہ تحقیق تیار کرنے کی استعداد رکھتا ہو۔

۳۔ مختلف افکار و آراء پر تنقید اور اپنی رائے اور فکر پر دلائل قائم کرنے کا ملکہ رکھتا ہو۔

۴۔ مذاکرات کے ذریعے نئے نئے انکار کی طرف توجہ مبذول کرانے اور مباحثہ و مناقشہ کے ذریعے کسی جدید رائے کو ثابت کرنے یا رد کرنے کی قدرت رکھتا ہو۔

اب ہم اختصار کے ساتھ کچھ ایسی خصوصیات اور صفات کا ذکر کرتے ہیں جن سے ہر محقق کو آراستہ ہونا چاہیے:

## ۱- تحقیق میں میلان اور دلچسپی:

میلان ورغبت تحقیق کے عمل کی کنجی ہے۔ اس کے بغیر اس میدان میں داخل ہونے کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ لہذا محقق کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنا بہت سا وقت اپنے موضوع کے مطالعہ اور اس سے متعلق معلومات کٹھی کرنے پر صرف کرے اور اس موضوع پر لکھی گئی ہر کتاب کو نظر سے گزارنے کی کوشش کرئے اور پھر مطالعہ سے حاصل شدہ معلومات کو اچھی طرح ہضم (Digest) کرے اپنے موضوع کے متعلق تمام معلومات و اخبار (Informations) اور تصورات (Concepts) کو واضح کرے تاکہ اس کی تحقیق کے نتائج تعارض اور تناقض سے محفوظ ہو سکیں۔

اسلامی تاریخ کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ امت مسلمہ کے بہت سے جلیل القدر علماء نے اپنے ندگی کا بیشتر حصہ صرف تعلیم و تعلم کے لیے وقف کر رکھا تھا۔ انہوں نے اسلامی لائبریری کو زرخیز اور مالا مال کرنے کے لیے انہک کوششیں صرف کیں۔ قرآن مجید اور احادیث مبارکہ میں بہت سی نصوص علم و معرفت، فکر و فناز تحقیق و جتو کی فضیلت پر روشنی ڈالتی ہیں۔ اس طرح ایک محقق درحقیقت مطالعہ اور تحقیق کرتے ہوئے اپنے رب کی عبادت کرنے والا ہوتا ہے۔ نیز اسے مادی اور روحانی دونوں طرح کے فوائد حاصل ہو رہے ہوتے ہیں اور وہ بیک بیت دوہدھ پورے کر رہا ہوتا ہے۔

## ۲- صبر و تحمل:

تحقیق کو بار بار مصادر و مراجع کی طرف رجوع کرے اور نہیں پڑھنے سے اکتنا اور بیز ارنہیں ہوتا چاہیے بلکہ جب تک مقصود حاصل نہ ہو جائے اور سارا معاملہ واقعہ نہ برو جائے، اس وقت تک صبر و تحمل کے ساتھ محنت کرتا رہے۔ اس کا مقصد کم سے کم وقت میں صرف ڈگری کا حصول ہے، ہو بلکہ صبر و تحمل اور وقار و احتیاط کے ساتھ آرائستہ ہو، بہتر سے بہتر مادہ و معلومات جمع کرنے اور نہیں ترتیب دینے کا ہتھاں کرے۔ ہمیشہ اپنی تحقیق کے کمال (Perfection)، تخلیق (Innovation) اور علمی دنیا میں ایک قابل قدر اضافے (Contribution) کی طرف متوجہ رہے۔

## ۳- علمی امانت داری:

تحقیق کو ہر طرح کے سرقة (Plagiarism) سے پاک ہونا چاہیے اور علمی امانت داری کا تقاضا یہ ہے کہ ہر نقل و اقتباس (Quotation) کا حوالہ (Reference) ضرور دیا جائے۔ ہر عبارت کو کہنے والے کی طرف منسوب کیا جائے اور تمام معلومات کا ان کے مولفین کی طرف نسبت کرتے ہوئے حاشیہ میں حوالہ دیا جائے۔ نیز عبارت و اقتباس نقل کرتے ہوئے کسی قسم کا اقتباس، تحریف، زیادتی یا کمی نہ ہو جو عبارت کے مقصود و مطلوب میں خلل و بگاڑ پیدا کرے۔ اس علمی امانت داری سے محرومی ایک بڑی صفت

ہے جسے قرآن مجید کی بہت سی آیات میں یہودیوں کا شیوه قرار دیا گیا ہے۔

#### 4- تواضع اور عاجزی:

تحقیق کے لیے ضروری ہے کہ تکمیر، غروری اور خود پسندی سے اجتناب کرے۔ کسی کی آراء و نظریات کو گھنیا نہ کہے۔ کسی کی ذات پر کچھ نہ اچھائے۔ اگرچہ جودہ کہہ رہا ہے وہ تھیک ہی کیوں نہ ہو اور اس کی تنقید یا تبرہ درست ہی کیوں نہ ہو، کیونکہ یہ سب کچھ اس کی تحقیق کو داندار بنادے گا، اس کا علمی مرتبہ گر جائے گا اور قاری اس کی تحقیق کے مطالعہ سے تنفس ہو جائے گا، اگر تحقیق کے آداب اور علمی معروضیت کا خیال رکھا جائے تو تحقیق اسکی بہت سی غلطیوں سے محفوظ رہ سکتا ہے جو تحقیق کے حسن کو پامال کر دیتی ہیں۔

#### 5- لفظ و نسق اور تنظیم و ترتیب کی صلاحیت:

حقیر کو اپنے تحقیقی عمل میں منطقی ترتیب اور لفظ و نسق کا دامن تھا رہنا چاہیے۔ اسے چاہیے کہ اپنی فلک کو منظم و ترتیب رکھنے اور فلکری انتشار سے دور رہے۔ جب مطالعہ کرے تو اپنے مطالعہ کو کسی ایک مسئلے اور نکتے پر مرکوز رکھے۔ ایک نیزے زائد مسائل یا نکات پر بیک وقت غور و فکر نہ کرئے کیونکہ اس طرح سے تمام مسائل کے ضیاء کا خدشہ پریا ہو جاتا ہے، اگر وہ اپنے مطالعہ کو کسی ایک مسئلے یا موضوع پر مرکوز رکھے گا، تو مطلوبہ نتائج بہترین طریقے سے حاصل ہوں گے۔ اسی طرح جب اپنی معلومات کو ترتیب دینا چاہیے اور ابواب و فصول کے مطابق ان معلومات کو تحریر کر دوں تو اس مرحلے پر بھی بڑی احتیاط، تنظیم اور ترتیب کے ساتھ چلے۔ مختلف ابواب و فصول کو بیک وقت تحریر کر کر شروع نہ کر دے بلکہ ایک ایک فصل کی معلومات مرتب کرے اور جب تک ایک فصل تحریر کرنے سے مکمل طور پر فائغ ہو جائے تو اسی فصل کو ہاتھ نہ لگائے۔ نیز مرحلہ وار اور ترتیب وار خاکہ تحقیق کے مطابق مقامے کو آخری مرحلے سے

#### 6- ذہانت اور حاضر دماغی:

یقینی طور پر ایک ذہن اور روشن دماغ تحقیق ہی مختلف انکار کو باہم مربوط کر سکتا ہے، اور ان سے در میان موازنہ کی الہیت رکھتا ہے، اور اپنی اس صلاحیت کی بنا پر درست نتائج حاصل کر سکتا ہے۔

#### 7- غیر جانبداری اور انصاف پسندی:

تحقیق کے لیے ضروری ہے کہ اپنی ذاتی آراء ذاتی رجحانات و میلانات اور شخصی نظریات و ترجیحات کو بالائے طاق رکھ کر تحقیق کے میدان میں قدم رکھے اور غیر جانبدار ہو کر اپنے موضوع کے بارے میں سوچے۔ ہاں اگر کوئی بات اس کے عقیدے کے مسلمات سے متماد ہو تو اسے دفاع کرنے کا حق حاصل ہے۔ لہذا تحقیق کو قوانین بناتے وقت اور نتائج نکالنے والے وقت عقیدے کی مسلمات سے دستبردار نہیں ہوتا

نورانی گائیڈ (مل شدہ پرچہ جات) (۲۱۱) درجہ عالیہ (سال اول ہرائے طلباء) 2021ء

چاہیے اور یہ کوئی جذبائی بات نہیں بلکہ عقلی و منطقی فیصلہ ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ علمی تحقیق کی بنیاد ذاتی خواہشات پر نہیں ہوتی بلکہ عقل اور دلیل پر ہوا کرتی ہے اور اسلامی عقیدہ و قطعیت اور ثبوت کے اس درجے پر ہے کہ اس کی آراء و نظریات علم منطق اور عقلی تسلیم سے متصادم نہیں ہو سکتے۔ البتہ دوسرے مذاہب کے عقائد مخصوص احساسات، جذبات اور عقلی تسلیم کی بجائے قلمی تسلیم پر موقوف ہوتے ہیں۔

غیر جانبداری کا تھنا سایہ بھی ہے کہ محقق دوسروں کی آراء پر حکم لگانے میں بھی انصاف سے کام لے اور دوسروں کے ساتھ اسی طرح انصاف کرے کہ جس طرح وہ اپنی ذات کے ساتھ انصاف چاہتا ہے۔ یہ ضروری نہیں ہوتا کہ دوسروں کی آراء کو تغیری سمجھا جائے یا ان کے مخالف نظریات کی تشہیر کی جائے اگر کبھی ایسا کرنا ضروری بھی ہو تو بڑے احترام نزدیکی عدل و انصاف اور احسن انداز کو پیش نظر رکھنا چاہیے۔

### (ب) نگران تحقیق کی کیفیت:

ایم۔ اے کے مقالہ (Thesis) کے لیے نگران تحقیق (Supervisor) عام طور پر اسی مضمون کے استاد کو منتخب کیا جاتا ہے جس میں طالب علم تحقیق کرنا چاہتا ہے۔ جبکہ ایم۔ فل اور پی ایچ ڈی کے مقالے کے لیے نگران کی تقریری کے بارے میں کوئی خاص قاعدہ و قانون تھیں نہیں۔ بعض جامعات یہ اختیار طالب علم کو دے دیتی ہیں کہ وہ جسے چاہے اپنے مقالے کا نگران بنالے۔ بعد ازاں اس کی آخری منظوری کے لیے بورڈ آف سینڈیز میں معاملہ میش کیا جاتا ہے۔ جبکہ کچھ جامعات نگران کی تقریری کا معاملہ صدر شعبہ کے پروردگردی تی ہیں۔ بہر حال جو کل مدد و نفع یہ ضروری ہے کہ نگران تحقیق اس فن کا ماہر ہو اور تحقیق کے میدان میں گراں قدر خدمات سر انجام دے جائے اور تحقیق کے موضوع تحقیق پر اس کی دہرس ہو۔

طالب علم اور نگران تحقیق کے درمیان ادب اور پر خلوص رہنمائی کا رشتہ ہونا چاہیے۔ محقق طالب علم اپنے نگران کا دل و جان سے احترام کرے اور نگران استاد پرے خلوص سے اسے زندگی عطا کرے۔ نگران استاد کی ایک ذمہ داری یہ ہے کہ وہ طالب علم کو اس کی تحقیق کے مصادر و مراجع کے بارے میں رہنمائی کرے۔ نیز اسے چاہیے کہ ہمیشہ محقق طالب علم کی حوصلہ افزائی کرے۔ اس کا تحقیقی کام خواہ کہنای تھاں کیوں نہ ہو کبھی اس کی حوصلہ اخراجی نہ کرے۔ اپنی ذاتی آراء کو تحقیق پر مسلط کرنے سے احتساب کرے کیونکہ محقق طالب علم ہی اول و آخر اپنے مقالہ کے بارے میں ذمہ دار ہوتا ہے۔ لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ نگران ہر قسم کی ذمہ داری سے آزاد اور بری الذمہ ہے کیونکہ جب اس نے طالب علم کی تحقیق پر نگرانی کرنے کی ذمہ داری قبول کی ہے تو گویا ختمی طور پر وہ اس کی صلاحیت کا اعتراف بھی کر رہا ہے اور جب اس نے مقالہ کے موضوع کو قبول کیا اور اس کی منظوری دی تو گویا اس نے یہ بات تسلیم کر لی کہ یہ موضوع قابل

تحقیق ہے۔

اور جب اس نے مقالہ کو کپوز کرنے اور جانچ پر کھا اور زبانی امتحان (Evaluation & Vivavoce) کے لیے پیش کرنے کی منظوری دے دی تو گویا اس نے اس تحقیق کو ایک قابل قدر کارناٹے کے طور پر قبول کر لیا ہے، اگر ایک کامیاب تحقیق نگران کا مقام بلند کرتی ہے، اور اس کے لیے اعزاز و افتخار کا باعث ہوتی ہے، تو یقیناً اس کے زیر نگرانی ہونے والی ایک ناکام تحقیق اس کی رسائی و بے تو قیری کا باعث بھی بن سکتی ہے۔ البتہ نگران مقالہ محقق کی ذاتی آراء، استنباطات اور نتائج تحقیق کا ذمہ دار نہیں کیونکہ ہر حق کو اپنی رائے اور نظریے کے اظہار کا حق حاصل ہوتا ہے۔

ایسا نگران استاد جو اپنے طالب علم کے ساتھ خیر خواہی کا جذبہ رکھتا ہو اسے چاہیے کہ محقق طالب علم کی طرف خصوصی توجہ رکھے، اس کے ساتھ اعتدال کا برداشت کرنے نہ زیادہ سختی کرنے نہ زمی۔ اس کے ساتھ طے کیے جانے والے مقررہ اوقات کا خیال رکھے، اور مناسب رہنمائی کے لیے اسے کافی وقت دے۔ یقیناً ایسا استاد اپنے طالب علم کو اعتماد حاصل کر لیتا ہے، اور طالب علم بھی اپنے نگران سے مطمئن ہوتا ہے، اور اس کی نگرانی میں بہتر سے تحقیق پیش کرتا ہے۔

محقق طالب علم کے فرائض میں شامل ہے کہ وہ اپنے نگران استاد کا احترام کرے۔ اس کی نیکھوں پر عمل کرے۔ اپنی مشکلات و مسائل سے آگاہ کریں۔ اگرچہ محقق طالب علم اپنے موضوع کے بارے میں اپنے نگران استاد سے زیادہ محنت کر رہا ہوتا ہے، لیکن اس حقیقت سے انکار ممکن نہیں کہ نگران استاد تحقیق میں، علمی اسلوب اور تحقیقی تحریبے میں طالب علم سے بیش ریاضت سہرہ مند ہوتا ہے، اس کا علم انتہائی پختہ ہوتا ہے، اور فنی معلومات میں اسے مہارت حاصل ہوتی ہے۔

لہذا محقق کو چاہیے کہ اس کی ہدایات کو غور سے سنے اور اس کی تقدیمی آراء و نہدہ پیشانی سے قبول کرے، اگر کسی محقق کو اپنے نگران کی بعض آراء سے اختلاف ہو تو اجھے کی بجائے اپنے نکتہ نظر کر لائیں کے ساتھ بہترین انداز میں اور پورے احترام کے ساتھ اپنے نگران کے سامنے ثابت کرنے کی کوشش کرے۔

محقق طالب علم اپنا خاکہ تحقیق (Synopsis) اپنے نگران کو پیش کرتا ہے۔ یہ خاکہ تحقیق انتہائی اہمیت کا حامل ہوتا ہے۔ جب نگران اس خاکہ تحقیق کو منظور کرے اور پھر شعبے کا بورڈ آف سسٹریز اور یونیورسٹی کا ایڈ و انسڈر لیرسچ بورڈ بھی اس کی منظوری دے دے تو طالب علم منظور شدہ خاکہ تحقیق کے مطابق بحث و تحقیق کا کام شروع کر دیتا ہے۔

اس تحقیقی کام کے دوران محقق پر لازم ہے کہ وہ اپنے نگران سے مستقل رابطہ رکھے، اور بہتر یہ ہے کہ ایک ایک فصل مکمل کرنے کے بعد نگران کو پیش کرے، اس سے ضروری ہدایات لے اور جب تک وہ پہلی فصل کی تحقیق کے معیار پر پورا اترنے کی منظوری نہ دے دے وہ دوسری فصل پر کام شروع نہ کرے، اور اس

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچہ جات) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلاء 2021ء) ۲۱۳

طرح ایک ایک کے تمام فصلوں کو مکمل کرتا چلا جائے۔ تحقیقی کام مکمل کرنے اور مقالے کا مسودہ تیار کرنے کے بعد ضروری ہے کہ کمپیوٹر کیوں نگ اور جلد بندی کے لیے نگران کی اجازت حاصل کی جائے۔

سوال نمبر ۶: (الف) انتخاب موضوع کیسے کیا جاتا ہے؟ وضاحت کریں؟

(ب) خاک تحقیق کی تیاری کیسے کی جاتی ہے؟ تفصیل سے لکھیں؟

**جواب: (الف) انتخاب موضوع کا طریقہ کار:**

تحقیق کا سب سے پہلا اور سب سے اہم مرحلہ انتخاب موضوع ہے۔ یہ مرحلہ اپنی اہمیت کے پیش نظر انتہائی مشکل بھی ہے، اس لحاظ سے کہ طالب علم خیال کرتا ہے کہ شاید اس کے تخصص (Specialization) سے متعلق تمام اہم موضوعات پر تحقیق ہو چکی ہے، یا سادہ اور آسان موضوعات پر بھی کام ہو چکا ہے، اور اب صرف گنجک، پیچیدہ، غیر واضح اور مشکل موضوعات باقی رہ گئے ہیں، جن پر تحقیق کرنے سے ممکن نظر نہیں آتا، حالانکہ حقیقت اس کے برعکس ہے۔ اساتذہ کو انتخاب موضوع کا بہترین ادراک ہوتا ہے، اس اچھی طرح معلوم ہوتا ہے کہ کون سے موضوعات ابھی تک خونہ تحقیق ہیں اور انہیں تحقیق کا موضوع بنایا جاسکتا ہے۔ راصل اساتذہ کرام طالب علم کی تربیت کے پیش نظر انتخاب موضوع کا معاملہ طالب علم پر چھوڑ دیتے ہیں، تاکہ وہ باقاعدگی سے لیکھ رہے اور ماہرین فن سے اور اپنے مضمون کے علماء سے ملاقاتیں کرے، ان کی مجالس میں بیشہ ان سے مذاکرات کرے، اور اپنی کوشش اور بساط کے مطابق موضوع تلاش کرے۔ یقیناً وہ اس طریقے سے ایسے موضوعات تک پہنچ جائے گا جن کا ابھی مطالعہ کرنا اور ان پر تحقیق کرنا باقی ہو گا، اور وہ ان کئی موضوعات سے اپنی طبیعت اور حالات کے مطابق ایک موضوع کا انتخاب کر لے گا جو واقعتاً قابل تحقیق اور قابل بحث ہو گا۔

موضوع کے انتخاب کے لیے عام طور پر دو طریقے رائج ہیں:

**1- محقق کی طرف سے موضوع کا انتخاب:**

انتخاب موضوع کا یہ طریقہ زیادہ موزوں، زیادہ بہتر اور قابل قدر ہے۔ کیونکہ محقق ہی صاحب تحقیق ہوتا ہے، اور اپنی ساری تحقیق کی ذمہ داری قبول کرتا ہے۔ اسی پر تحقیق کا دار و مدار ہوتا ہے، اور وہی اپنے موضوع پر مہارت اور تخصص (Authority) حاصل کرتا ہے۔ لہذا موضوع کا انتخاب محقق کی طرف سے اسی کی مرضی، میلان طبع اور اس کی صلاحیتوں اور امکانات کے مطابق ہونا چاہیے۔ محقق کے لیے مناسب یہ ہے کہ یونیورسٹی میں کلاس ورک کے دوران ہی اپنے موضوع کے بارے میں سوچ بچار کرے اور اساتذہ کے مشورے سے انتخاب کرے۔

## 2- نگران استاد کی طرف سے انتخاب موضوع:

عام طور پر نگران استاد کی طرف سے موضوع کے انتخاب کی ضرورت اس وقت پیش آتی ہے جب طالب علم کو رس درک کے دوران موضوع کا فیصلہ نہ کر سکے۔ بعض اوقات یہ طریقہ بہتر بھی ثابت ہوتا ہے کیونکہ نگران استاد کے پاس کئی اہم موضوعات ہوتے ہیں جو تحقیق کے لیے زیادہ بہتر اور مناسب ہوتے ہیں۔ اس صورت میں محقق کا صرف اتنا ہی کام رہ جاتا ہے کہ وہ اپنے نگران استاد کے ساتھ تجویز کر دے موضوع کے بارے میں تبادلہ خیال اور گفت و شنید کرتا رہے۔ نیز اپنے استاد سے اپنے موضوع کے تمام پہلوؤں سے متعلق سوال و جواب کا سلسلہ جاری رکھے۔ یہاں تک کہ اس موضوع کے متعلق اس کے تمام تصورات (Concepts) واضح ہو جائیں۔

## (ب) خالی تحقیق کی تیاری کا طریقہ کار:

خاکہ یا خاطرہ تحقیق کے لیے ایک بنیادی تغیری ڈھانچے کی حیثیت رکھتا ہے، جیسے ایک انجینئر عمارت تعمیر کرنے سے پہلے مختلف حالات اور عمارت کے مقاصد کو سامنے رکھتے ہوئے اس کا خاکہ یا نقشہ تیار کرتا ہے۔ مسجد، سکول، اور گھر میں سے ہر ایسے کا نقشہ اور ڈیزائن الگ الگ ہوتا ہے۔ اسی طرح مختلف موضوعات پر کی جانے والی تحقیقات کے خاکے بھی مختلف ہوتے ہیں۔ اس اختلاف کا داروں مدار موضوع تحقیق، مواد تحقیق، درجہ تحقیق اور مدت تحقیق پر ہوتا ہے۔ اسی مرکز پر محقق طالب علم کو فیصلت کی جاتی ہے کہ وہ اپنے سے پہلے محققین کی کاوشوں سے فائدہ اٹھائے، کیونکہ یونیورسٹیوں کے کتب خانوں میں کامیابی سے ہمکنار ہونے والے مقالات موجود ہوتے ہیں، اور یہ تحقیقی مقالات لائبریری میں کے لیے بہت مددگار ثابت ہوتے ہیں، کیونکہ ان مقالات کے موضوعات میں کوئی نہ کوئی موضوع محقق طالب علم کے انتخاب کردہ موضوع سے مماثل ہوتا ہے، جو اس کے لیے تحقیق کا راستہ روشن کر دیتا ہے۔ اسی طرح خالی تحقیق کی تیاری میں نگران استاد بھی بہت معاون ہوتا ہے۔

☆☆☆

## الاختبار السنوي شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

(ایم اے عربی و اسلامیات) السنة الاولی للطلاب السنة 2021ء ۱۴۴۲ھ

## الورقة الخامسة: الحديث الشريف

مجموع الارقام: ۱۰۰

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات

نوت: کوئی سے تین سوالات حل کریں۔

سوال نمبر 1:- عن ابن عباس رضي الله عنهم قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أمني جرنيل عليه السلام مرتين عند باب البيت فصلى بي الظهر حين مالت الشمس وصلى بي العصر حين صار ظل كل شيء مثله وصلى بي المغرب حين أفطر الصائم صلى بي العشاء حين غاب الشفق وصلى بي الفجر حين حرم الطعام والشراب على الصائم .

(الف) عبارت پر اردو کا ترجمہ کریں؟  $(10+10=20)$ (ب) نماز عصر کے ابتدائی وقت میں اختلاف ائمہ احتاف مع دلائل ذکر کریں؟  $(10)$ سوال نمبر 2:- (الف) اذان فجر کے قبل ایام نجی العذر طلوع ہونے کے لحاظ سے نظر طحاوی کھیں؟  $(15)$ (ب) اذان فجر میں الصلوة خیر من النوم کے تکالیف کہنے پر اختلاف ائمہ بالدلائل کھیں؟  $(15)$ (ج) امام طحاوی کی سن پیدائش ووفات کھیں؟  $(3)$ 

سوال نمبر 3:- عن الزبرقان قال إن رهطا من قريش اجتمعوا فمربهم زيد بن ثابت رضي الله عنه فأرسلوا إليه غلامين لهم يستلانه عن الصلوة الرسمية فقال هى الظهر فقام إليه رجالان منهم فسألاه فقال هى الظهر ثم انصرف إلى أسامة بن زيد فسألها فقال هى الظهر .

(الف) عبارت کی تفہیل کے بعد ترجمہ کریں؟  $(10+10=20)$ (ب) صلوٰۃ وسٹی کے بارے مختلف اقوال تحریر کریں؟  $(10)$ (ج) کلمہ "الزبرقان" کا تلفظ حرکات و سکنات سے واضح کریں؟  $(3)$ 

سوال نمبر 4:- (الف) تکمیر تحریر میں ہاتھ کہاں تک انٹھانے چاہیں اختلاف مع دلائل کھیں؟

 $(10+10=20)$ 

(ب) تکمیر افتتاح کے بعد احادیث میں کیا کیا پڑھنے کا تذکرہ ہے؟ طحاوی کی روشنی میں تحریر

(ج) بسم اللہ شریف سورۃ فاتحہ سے نہیں، اس پر امام طحاوی نے جو نظر بیان کی تکھیں؟ (۵)

☆☆☆

## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2021ء

## پانچواں پرچہ: حدیث شریف

سوال نمبر 1:- عَنْ أَبْنَى عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمَّى جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَرَّتَيْنِ عِنْدَ بَابِ الْبَيْتِ فَصَلَّى بْنُ الظَّهَرَ حِينَ مَالَتِ الشَّمْسُ وَصَلَّى بِالْعَصْرِ حِينَ صَارَ ظَلُّ كُلِّ شَيْءٍ مِثْلَهُ وَصَلَّى بِالْمَغْرِبِ حِينَ أَفْطَرَ الْفَاجِمُ وَصَلَّى بِالْعِشَاءِ حِينَ غَابَ الشَّفَقُ وَصَلَّى بِالْفَجْرِ حِينَ حَرُمَ الطَّعَامُ وَالشَّرَابُ عَلَى الصَّائِمِ

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟

(ب) نماز عصر کے ابتدائی وقت میں اختلاف ائمہ احناف مع دلائل ذکر کریں؟

جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور ترجمہ عبارت:-

نوٹ: اعراب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث دنیج نہیں ہے:

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما متفقہ ہے: انہوں نے کہ رسول کیم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کعبہ معظمه کے دروازہ کے پاس جبرائیل نے دوبار مجھے نماز پڑھائی۔ پس انہوں نے مجھے ظہر کی نماز اس وقت پڑھائی کہ آنات (بلندی سے) جھک گیا تھا، انہوں نے عصر کی نماز اس وقت مجھے پڑھائی جب روزہ دار روزہ افطار کرتا چیز کا سایہ ایک مثل ہو گیا تھا، انہوں نے مغرب کی نماز اس وقت مجھے پڑھائی جب شفق غروب ہو گیا تھا اور انہوں نے مجرم کی نماز مجھے اس وقت پڑھائی جب روزے دار پر کھانا پینا حرام ہو جاتا ہے۔

(ب) نماز عصر کے ابتدائی وقت میں آئمہ احناف کا اختلاف:-

اس بات میں آئمہ فقہ کا اتفاق ہے کہ زوال کے بعد نماز ظہر کا وقت شروع ہو جاتا ہے، لیکن نماز ظہر کے آخری وقت اور نماز عصر کے ابتدائی وقت میں آئمہ احناف کا اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:-

1- صاحبین رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ہر چیز کا سایہ ایک مثل ہونے پر ظہر کا وقت ختم اور عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔

نورانی گائیڈ (مل شدہ پچھات) درج عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2021ء (۲۱۷)

دلیل: انہوں نے زیر بحث سے استدال کیا ہے کہ اس میں صراحت موجود ہے کہ ہر چیز کا سایہ ایک مثل ہونے پر حضرت جبراہیل علیہ السلام نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو نماز عصر پڑھائی تھی۔

۲- امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ سایہ صلی کے علاوہ ہر چیز کا سایہ دو شل ہونے پر ظہر کا وقت ختم اور عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔

دلائل: (ا) حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ وغیرہ سے منقول ہے: رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم

نے فرمایا:

أَبْرِدُوا بِالظَّهْرِ، فَإِنَّ شَدَّةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْحَ جَهَنَّمَ . (ستفی علیہ)

تم ظہر کو تحفظ کر کے پڑھواں لیے گرمی کی شدت جہنم کے سانس کی وجہ سے ہے۔

(ii) حضرت بریدہ رضی اللہ عنہ نے اوقات نماز کے حوالے سے جو روایت نقل کی ہے اس میں یہ الفاظ قول ہیں:

فَلَمَّا كَانَ فِرَاءُ الْيَوْمِ الْبَارِيْ أَمْرَةً، فَأَذَنَ لِلظَّهَرِ، فَأَبْرَدَهَا، فَأَنْعَمْ أَنْ يُبَرَّدَهَا .

پس جب دوسرا دن ہوا تو آپ نے حکم دیا تو موقن نے ظہر کی پس آپ نے اسے تحفظ کیا پس ظہر کو تحفظ کرنا بہتر چیز ہے۔

امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا صاحبین کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے:

(ا) یہ روایت منسوب ہے۔

(ii) احادیث میں مذکور ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دوسرے دن نماز ظہر ایک مثل ہونے پر ادا کی اگر آخری وقت ایک مثل ہوتا تو اس وقت نماز ادا کرنا درست نہ ہے۔

سوال نمبر 2:- (الف) اذان فجر کے قبل طلوع فجر یا بعد طلوع ہوئے کے لحاظے نظر طحاوی کھیں؟

(ب) اذان فجر میں الصلوٰۃ خَیْرٌ مِنَ النُّوْمَ کے کہنے یا نہ کہنے پر اختلاف ائمۃ الداکیں کھیں؟

(ج) امام طحاوی کی سن پیدائش ووفات کھیں؟

جواب: (الف) وقت فجر سے پہلے اذان فجر کے عدم جواز کے حوالے سے نظر طحاوی:

بالاتفاق ظہر، عصر، مغرب اور عشاء کی اذان وقت سے پہلے کہنا درست نہیں ہے البتا مختلف فیہ کو متفق علیہ پر قیاس کرتے ہوئے نظر کا تقاضا ہے کہ فجر کی اذان بھی وقت سے پہلے کہنا درست نہ ہو۔

(ب) اذان فجر میں الفاظ "الصلوٰۃ خَیْرٌ مِنَ النُّوْمَ" کے کہنے یا نہ کہنے میں نہ اہب آئے:

فجر کی اذان میں الفاظ "الصلوٰۃ خَیْرٌ مِنَ النُّوْمَ" کہنے یا نہ کہنے کے حوالے سے آئندہ نقشیں

اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچھ جات) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2021ء ۲۱۸

1- بعض آئمہ کرام کا موقف ہے کہ فجر کی اذان بھی دوسری اذانوں کی طرح 'اس میں الفاظ'

الصلوٰۃ خَیْرٌ مِنَ النَّوْمِ کا اضافہ کروہ ہے۔

ان کی دلیل و دروایات ہیں جن میں ان اضافی الفاظ کا ذکر موجود نہیں ہے۔

2- احتجاف، موالک اور حنابلہ حبیم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ فجر کی اذان میں ان الفاظ کا اضافہ

متحب ہے۔ چنانچہ صدر الشریعہ رحمہ اللہ تعالیٰ لکھتے ہیں:

فَجَرُّكَ اذانَ مِنْ قِلَاحٍ كَعَدَ "الصلوٰۃ خَیْرٌ مِنَ النَّوْمِ" کہنا متحب ہے۔ (بہار شریعت جلد اول

ص: ۲۲۳)

دلیل: حضرت ابو مخدود رضی اللہ عنہ سے منقول ہے:

لَئِنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلِمَهُ فِي الْأَذَانِ الْأَوَّلِ مِنَ الصُّبْحِ "الصلوٰۃ خَیْرٌ مِنَ النَّوْمِ"

3- بے شک رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں صح کی پہلی اذان میں یہ الفاظ "الصلوٰۃ خَیْرٌ مِنَ النَّوْمِ" کہنے کی تعلیم دی تھی۔

جمہور آئمہ کی طرف سے بعض آئمہ دلیل کا یوں جواب دیا جاتا ہے کہ یہ روایت منسوخ ہے۔

(ج) امام طحاوی رحمہ اللہ تعالیٰ کا سال پیدائش اور سال وفات:

1- آپ کے سال پیدائش میں: دو قول ہیں: (۱) ۲۲۹ھ (۲) ۲۲۷ھ

2- آپ کا سال وفات: بیانی سال کی عمر میں ۳۲۱ھ

سوال نمبر 3: - عَنِ الزَّبْرَقَانِ، قَالَ إِنَّ رَهْطَانَ مِنْ قُرَيْشٍ اجْتَمَعُوا تَمَرَّ بِهِمْ رَبِيعُ بْنُ ثَابَتٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَأَرْسَلُوا إِلَيْهِ غُلَامَيْنِ لَهُمْ يَسْأَلُاهُ عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى لَقَالَ لَهُمْ الظَّهَرُ فَقَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ مِنْهُمْ فَسَأَلَهُ فَقَالَ هِيَ الظَّهَرُ ثُمَّ انْصَرَفَ إِلَى أَسَامَةَ بْنِ رَبِيعٍ فَسَأَلَاهُ لَقَالَ هِيَ الظَّهَرُ .

(الف) عبارت کی تکیل کے بعد ترجمہ کریں؟

(ب) صلوٰۃ وسطی کے بارے مختلف اقوال تحریر کریں؟

(ج) کلمہ "الزبرقان" کا تلفظ حرکات و سکنات سے واضح کریں؟

جواب: (الف) اعراب بر عبارت اور ترجمہ عبارت:

زبرقان سے منقول ہے انہوں نے کہا: قریش کے کچھ لوگ جمع ہوئے تو ان کے پاس سے حضرت زید

بن ثابت رضی اللہ عنہ کا گزر ہوا تو لوگوں نے اپنے دوڑ کے ان کے پاس روانہ کیے تاکہ وہ دونوں آپ سے

نورانی گایہ (مل شدہ پرچہ جات) (۲۱۹) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2021ء

نمازو سطی کے بارے میں دریافت کریں، ان کے دریافت کرنے پر انہوں نے فرمایا: وہ نمازو ظہر ہے، پھر ان لوگوں میں سے دو آدمی ان کی طرف بڑھے اور انہوں نے نمازو سطی کے بارے میں دریافت کیا، تو انہیں بھی جواب میں کہا: یہ نمازو ظہر ہے، پھر وہ حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ کے پاس گیا، تو دونوں مخصوصوں نے ان سے دریافت کیا، تو انہوں نے بھی کہا: یہ نمازو ظہر ہے۔

(ب) ”صلوٰۃ و سطی“ کی مراد کے حوالے سے مختلف اقوال:

دریافت طلب یہ بات ہے کہ ”صلوٰۃ و سطی“ سے مراد کون ہی نماز ہے؟ اس حوالے سے مختلف اقوال اقوال ہیں، جو درج ذیل ہیں:

پہلا قول: حضرت عروہ بن زبیر اور حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہما اور ایک قول کے مطابق حضرت امام عظیم ابو حیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ اس سے نمازو ظہر مراد ہے۔

دوسرا قول: امام مالک اور امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کا قول ہے کہ نمازو سطی سے فیجر کی نمازو مراد ہے۔

تیسرا قول: ایک قول کے مطابق امام عظیم، امام ابو یوسف، امام محمد، امام احمد اور امام اسحاق رحمہم اللہ تعالیٰ کا قول ہے کہ ”صلوٰۃ و سطی“ سے مراد عصر کی نماز ہے۔

تیسرا قول زیادہ فوی ہے کہ یہ بیانی نماز بنتی ہے جبکہ دوسرے سے پہلے اور دونماز میں اس کے بعد ہیں۔ لہذا ”صلوٰۃ و سطی“ سے نمازو عصر مراد نمازیادہ مناسب ہے۔

(ج) کلمہ ”الزبرقان“ کا تلفظ مع حرکات و لکھات:

الزبرقان: اس سے مراد ہے: پوری رات کا چاند سبک داری والا آدمی۔

سوال نمبر 4:- (الف) تکمیر تحریر میں ہاتھ کہاں تک اٹھائے پائیں اور اختلاف مع دلائل کیسیں؟

(ب) تکمیر افتتاح کے بعد احادیث میں کیا کیا پڑھنے کا تذکرہ ہے؟ طحاوی کی روشنی میں تحریر کریں؟

(ج) بسم اللہ شریف سورۃ فاتحہ سے نہیں، اس پر امام طحاوی نے جو نظر بیان کی کیسیں؟

جواب: (الف) تکمیر تحریر میں رفع یہین کی کیفیت میں نماہب آئندہ مع دلائل:

آغاز نماز میں تکمیر تحریر سے قبل دونوں ہاتھوں کو کہاں تک اٹھانا مسنون ہے؟ اس بارے میں آئندہ نقطہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱۔ بعض فقہاء کا موقف ہے کہ تکمیر تحریر سے پہلے رفع یہین کی کوئی خاص حد مقرر نہیں ہے، لہذا جس طرح اور جہاں تک اٹھائے جائیں درست ہے۔

دلیل: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے:

کَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ رَفَعَ يَدَيْهِ مَدَدًا يُعْنِي رَسُولُ كَرِيمٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَبْ نَمَازًا كَرَنَے کا ارادہ کرتے تو آپ اپنے دونوں دراز کر کے اٹھاتے تھے۔

۲- امام مالک، امام شافعی اور امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ تکبیر تحریمہ کے وقت دونوں ہاتھوں کو کندھوں تک اٹھانا سنت ہے۔

دلیل: حضرت علی رضی اللہ عنہ سے منقول ہے: انہوں نے رسول کریم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کے بارے میں بیان کرتے ہوئے کہا:

كَانَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ الْمَكْتُوبَةِ كَبَرَ، وَرَفَعَ يَدَيْهِ حَذْوَ مَنْكَبَتِهِ۔  
جب آپ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فرض نماز ادا کرنے کا ارادہ کرتے تو آپ تکبیر کہتے اور اپنے دونوں ہاتھوں کے برابر اٹھاتے تھے۔

س- فقهاء احتفاظ رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ تکبیر تحریمہ کے وقت سر جھکائے بغیر اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے کانوں کی لوٹک قبلہ رخ کر کے بلند کریں اور انگوٹھے کانوں کی لو سے چھوئیں۔

دلیل: حضرت ولی بن حجر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے:  
رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِينَ يُكَبِّرُ لِلصَّلَاةِ يَرْفَعُ يَدَيْهِ حِيَالَ أَذْنَيْهِ۔  
میں نے دیکھا کہ رسول کریم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَبْ نَمَازَ کَرَ لی تکبیر کہتے تو اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے کانوں کی لو سے برابر اٹھاتے تھے۔ روایات میں اسی طرح ثابت ہے۔

(ب) تکبیر تحریمہ کے وقت پڑھے جانے والے الفاظ حادیث کی روشنی میں:

تکبیر تحریمہ کے وقت پڑھے جانے والے مسنون الفاظ کے حوالے سے احتفاظ کے دو اقوال ہیں:  
۱- امام اعظم ابوحنیف رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ امام اور منفرد دونوں ہاتھ کے لیے تکبیر تحریمہ کے بعد پست آواز سے شاء پڑھی جائے، پھر بلا وقفہ تعودہ و تسمیہ پڑھنا مسنون ہے۔ مقتدی اگر موقع یسراۓ تو شاء پڑھے، فرائض کی نماز کے وقت توجیہ (انَّى وَجَهْتُ الْخَ) پڑھے۔

۲- امام ابو یوسف رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ تکبیر تحریمہ کے بعد شاء سے پہلے ”توجیہ“ پڑھنا مسنون ہے۔ صحابہ کرام سے اسی طرح مردی ہے اور ان کے معمولات سے بھی ثابت ہے۔

(ج) تسمیہ کا سورہ فاتحہ سے نہ ہونے کے حوالے سے نظر امام طحاوی:

بالاتفاق، سُمَّ اللَّهُ سُورَةُ فَاتِحَةٍ كَعَلَوْهُ سُورَتُوں کا جز نہیں ہے، مُخْلَفٌ فِي كُوْمَفْعٌ عَلَيْهِ پُرْقِيَاسٌ كَرَتَهُ  
ہوئے نظر کا تقاضا ہے کہ سورہ فاتحہ کا جز بھی نہ ہو۔

## الاختبار السنوي شهادة العاليمه في العلوم العربيه والاسلاميه

(ايماء عربی واسلامیات) السنة الاولی للطلاب السنة 2021ء/ ۱۴۴۲ھ

## الورقة السادسة: للمؤطين

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

الملاحظة: أجب عن الثنين من كل قسم .

السؤال الأول: إنه إذا كان معلماً يفقه كما تفقه الكلاب المعلمة فلا يأس بأكل ما قاتلت مما صادت إذا ذكر اسم الله على إرسالها .

(الف) شكل النص ثم ترجمه إلى الأردية واذكر شرائط الكلب المعلم؟ (۱۵)

(ب) اذكر أصلاف الإمام مالك والحنفية في أكل الميتة وثمر الغير؟ (۱۰)

السؤال الثاني: عن محمد بن علي بن حسين أنه قال وزنت فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم شمر حسن وحسين فصدقت بوزنها فضة .

(الف) شكل النص وترجمة إلى الأردية ثم بين أن النبي صلى الله عليه وسلم لما

ذكره العرق؟ (۱۵)

(ب) اشرح النص: "فإنما هي بمنزلة النسرين بالضحايا" في ضوء مؤطراً مالك؟

(۱۰)

السؤال الثالث: قالت فقلت لها يا رسول الله صلى الله عليه وسلم إنما أرضعتني امرأة ولم يرضعني الرجل فقال إنه عنك فليلتج عليك .

(الف) ترجم النص بعد تشكيله وما هي الأحكام التي تشير حلاوة سبب الرضاع؟ (۱۵)

(ب) اذكر موقف أم المؤمنين سيدتنا عائشة رضي الله عنها في رضاع الكبير؟ (۱۰)

## القسم الثاني: مؤطراً الإمام محمد

السؤال الرابع: عن أنس بن مالك قال كان صلى العصر ثم يخرج الإنسان إلى بنى عمرو بن عوف فيجدهم يصلون العصر .

(الف) شكل النص وترجمة إلى الأردية واذكر الوقت المستحب لصلوة الفجر والعصر عند أبي حنيفة رحمة الله؟ (۱۵)

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچہ جات) درجہ عالمیہ (سال اول برائے طلباء) 2021ء (۲۲۲)

نورا

القصا

متح

ص:

النَّوْ

النَّ

ـ

ـ

ـ

ـ

(ب) اذکر اختلاف الأئمۃ فی وقت صلوٰۃ العصر؟ (۱۰)

السوال الخامس: من أصحابه صلی اللہ علیہ وسلم من اهل بحث و من اهل بعمرۃ و منهم من جمع بین الحج و العمرۃ فحل من کان اهل بالعمرۃ وأمامن کان اهل بالحج او جمع بین الحج و العمرۃ فلم يحلوا .

(الف) شکل النص ثم ترجمه إلى الأردنية و اذکر اقسام الحج؟ (۱۵)

(ب) اذکر افضل قسم من اقسام الحج عند کل إمام من الأئمۃ الفقهاء . (۱۰)

السوال السادس: فاما أبو حنيفة فقال إذا وضعت نفسها في كفارة ولم تضر في نفسها في صداق فالنكاح جائز .

(الف) شکل النص ثم ترجمه إلى الأردنية و اذکر أدلة الإمام أبي حنيفة رحمه الله

في إسناد النكاح بغير إذن ولیها؟ (۱۵)

(ب) اكتب ثلاثة أوجه لفضل مؤطأ الإمام محمد على مؤطأ الإمام مالك؟ (۱۰)

☆☆☆

درجہ عالمیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2021ء

چھٹا پرچہ: موطین

قسم اول: مؤطأ امام مالک

السوال الأول: إِنَّهُ إِذَا كَانَ مُعَلِّمًا يَقُولُ كَمَا تَفَقَّهَ الْكِلَابُ الْمُعَلَّمَةُ فَلَا بَأْسَ بِأُكُلِ  
مَا قَتَلَتُ مِمَّا صَادَتْ إِذَا ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَى إِرْسَالِهِ .

(الف) شکل النص ثم ترجمه إلى الأردنية و اذکر شرائط الكلب المعنمة؟

(ب) اذکر اختلاف الإمام مالک والحنفیہ فی أکل المیتة و ثمر الغیر؟

جواب: (الف) حدیث پر اعراب اس کا اردو میں ترجمہ اور سدھائے ہوئے کتے کی شرائط:

نوت: اعراب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

بے شک جب اسے (باز وغیرہ کو) کتے کی مثل سدھا لیا جائے تو اس کے قتل کیے ہوئے جانور کو کھانے میں کوئی حرج نہیں جبکہ اسی نے شکار کیا اور اسے چھوڑتے وقت اللہ تعالیٰ کا نام لیا گیا ہو۔

سدھائے ہوئے کتے کی شرائط:

امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کے ہاں سدھائے کتے کے لیے یہ شرط ہے کہ جب اسے شکار کے لیے بھیجا جائے وہ روانہ ہو جائے اور جب اسے روکا جائے تو وہ روک جائے۔ تاہم امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے ہاں سدھائے ہوئے کتے کی تین شرائط ہیں جو درج ذیل ہیں:

(۱) روکنے سے وہ روک جائے، بھیجنے سے وہ روانہ ہو جائے۔ (۲) وہ شکار کا کوئی حصہ نہ کھائے۔

(۳) یہ تجربہ کم از کم تین بار کیا جائے۔

(ب) مردار اور غیر کے پھل کھانے میں امام مالک اور امام ابو حنیفہ رحمہما اللہ تعالیٰ کا اختلاف:

امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کا مردار کے حوالے سے موقف ہے کہ اگر کسی سدھائے کتے کو شکار پر بسم اللہ پڑھ کر چھوڑا جائے تو وہ اسے اگر رائے پھر وہ اس سے چھوٹ کر مر جائے تو اس کا گوشت کھانا حلال نہیں ہے۔ تاہم سدھایا ہوا کتا وہ ہو گا، جب اسے روانہ کیا جائے وہ روانہ ہو جائے اور جب اسے روکا جائے تو وہ روک جائے۔

امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ جب کسی سدھائے ہوئے کتے کو بسم اللہ پڑھ کر شکار پر چھوڑا جائے وہ شکار کو پکڑے لالے ہلاک کر دے تو وہ حلال ہو گا، اس کا گوشت کھایا جائے گا، اگر بسم اللہ پڑھے بغیر کتے کو چھوڑا کئے نہ شکار کو ہلاک کر دیا ایسا کا گوشت کھالیا تو وہ حلال نہیں ہو گا اور اس کا گوشت کھانا درست نہیں ہو گا۔ آپ کے درمیں سدھائے کتے کی تین شرائط ہیں، جس طرح سطور بالا میں مذکور ہوا۔ حدیث میں موجود ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: دو مردار حلال ہیں اور دونوں حلال ہیں دو مردار یہ ہیں: (i) مچھلی (ii) مٹی دل یعنی ذبح کیے بغیر اس کا کھانا حلال ہے دونوں خونوں سے مراد یہ ہیں: (i) کیجی (ii) تلی۔

اس بات میں دونوں اماموں کا اتفاق ہے کہ غیر کا پھل اس کی اجازت کے بغیر کھانا جائز نہیں ہے۔

تاہم اگر عرف عام اس کی اجازت سمجھی جاتی ہو تو درست ہو گا۔

یاد رہے مطلق مردار دونوں کے ہاں حرام قطعی ہے اس کا گوشت استعمال میں لانا درست نہیں۔

کیونکہ اس کی حرمت پر نص صریح وارد ہے۔

السؤال الثاني: عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَيٍّ بْنِ حُسَيْنٍ أَنَّهُ قَالَ وَزَنَتْ فَاطِمَةُ بُنْتُ رَسُولٍ

اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَعْرَ حَسَنٍ وَحُسَيْنٍ فَصَدَقَتْ بِزَنَتِهِ فِضَّةً ۔

(الف) شکل النص وترجمہ إلى الأردية ثم بين أن النبي صلی اللہ علیہ وسلم لما

ذاکرہ العقوق؟

(ب) اشرح النص: ”فَإِنَّمَا هِيَ بِمَنْزِلَةِ النَّسُكِ وَالضَّحَايَا“ فی ضوء مؤطا مالک؟

جواب: (الف) حدیث پر اعراب اردو میں ترجمہ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے عقوق کہنے کی وجہ:

نوٹ: اعراب اور لگا دیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:

محمد بن علی بن حسین رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی لخت جگہ حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین رضی اللہ عنہما کے بالوں کے وزن کے مطابق چاندی صدقہ کی۔

عقوق کا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ناپسند کرنے کی وجہ:

ذال سہی ہے کہ جب رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عقیقہ کے بارے میں دریافت کیا گیا، تو آپ نے جواب میں فرایابیں عقوق کو پسند نہیں کرتا، تو پھر ہم عقیقہ کیوں کرتے ہیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے عقیقہ کو ناپسند نہیں کیا بلکہ ”عقوق“ کو ناپسند کیا ہے۔ عقیقہ اور عقوق دو الگ الگ الفاظ ہیں، ان کے معانی بھی الگ ہیں اور الگ ہی مادے بھی الگ ہیں۔ عقیقہ سے مراد وہ جانور ہے جو بچے کی پیدائش کے ساتھی روز یا آگے پیچھے بطور تکریلی ذبح کیا جاتا ہے، اور یہ سنت ہے، اور اس کا جواز احادیث سے ثابت ہے۔ لفظ ”عقوق“ عاق سے بنایا ہے، جس کا مطلب ”نافرمانی“ ہے۔ گویا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ”عقیقہ“ کو ناپسند نہیں کیا بلکہ ”عقوق“، یعنی ”نافرمانی“ کو ناپسند کیا ہے۔

(ب) ”فَإِنَّمَا هِيَ بِمَنْزِلَةِ النَّسُكِ وَالضَّحَايَا“ کی وضاحت امام مالک کی روشنی میں:

امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ نے اس عبارت کے حوالے سے فرمایا: عقیقہ کے بارے میں ہمارا فقط نظر اور موقف یہ ہے کہ جو آدمی اپنی اولاد کا عقیقہ کرنا چاہے، وہ ایک ایک بکری سے کر سکتا ہے۔ عقیقہ کرنا واجب نہیں ہے، بلکہ قربانی کی حیثیت رکھتا ہے، یعنی مستحب ہے۔ یہ ایک ایسا غسل ہے جس پر ہمیشہ مسلمان کا رہندا رہے ہیں۔ کانا، کزرو، مقطوع الاعضاء اور علیل ذیمار جانور کا ذبح کرنا درست نہیں ہے۔ اس کا گوشت اور اس کی کھال فرودخت کرنا جائز نہیں ہے۔ اس کی بڑیوں کو توڑا جا سکتا ہے، عقیقہ کرنے والا خود بھی گوشت کھا سکتا ہے، اہل خانہ گوشت صدقہ کریں اور بچہ خون کے کسی حصہ کو بھی مت چھوئے۔

السوال الثالث: قَالَتْ فَقْلُتْ لَهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّمَا أَرْضَعْتِي امْرَأَةٌ وَلَمْ يَرْضَعْنِي الرَّجُلُ فَقَالَ إِنَّهُ عَمُّكِ فَلَيَلْجُ عَلَيْكِ۔

(الف) ترجم النص بعد تشكیلہ وما ہی الأحكام التی تصیر حلالا بسبب الرضاع؟

(ب) اذکر موقف ام المؤمنین سیدتنا عائشہ رضی اللہ عنہا فی رضاع الکبیر؟

جواب: (الف) اعراب بر حدیث ترجمہ اور رضاعت سے ثابت ہونے والے احکام:

نوبت: اعراب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا بیان ہے: میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! مجھے تو کسی عورت نے دودھ پلایا ہے، کسی مرد نے دودھ نہیں پلایا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: بے شک وہ تمہارا بچا ہے اور وہ تمہارے ہاں آسکتا ہے۔

رضاعت سے حلال ہونے والے احکام:

نوبت: رضاعت میں دودھ پینے سے بعض امور حرام ہو جاتے ہیں اور بعض امور جائز ہو جاتے ہیں۔ حرام ہونے والے احکام میں سے یہ ہے کہ دودھ پلانے والی خاتون مال قرار پاتی ہے اس کا شہر باپ کی حیثیت اختیار کر جاتا ہے ان کی اولاد بہن بھائی بن جاتے ہیں۔ رضاعی بہن بھائیوں میں نکاح حرام ہے۔ رضاعی بہن بھائیوں کا بغیر پرده کے یعنی حقیقی بہن بھائیوں کی طرح باہم ملنا، ایک دوسرے کے ہاں آمد و رفت حلال ہو جاتی ہے۔

(ب) بڑے کے دودھ پینے کے حوالے سے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا موقف:

شیر خوارگی کے زمانہ کے بعد جو لڑکا یا آدمی دودھ پیتا ہے تو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا اس کے بارے میں بھی یہی موقف ہے کہ رضاعت ثابت ہو جاتی ہے اور رضاعت کے احکام حلت و حرمت مرتب و ثابت ہوتے ہیں۔ اس حوالے سے روایت مذکور ہے۔ حضرت سہلہ بنت سہیل رضی اللہ عنہا، رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئیں وہ بنو عامر بن لاوی کی خواتین میں سے ایک تھیں۔ سہل نے عرض کیا: یا رسول اللہ! ہم حضرت سالم رضی اللہ عنہ کو اپنا لڑکا سمجھتے تھے وہ ہمارے ہاں بے پرده آ جاتے تھے۔ کئی بار ایسا ہوا کہ میرے سر پر پرده بھی نہیں ہوتا، ہم ایک گھر کی چار دیواری میں رہتے ہیں، اس بارے میں آپ کا کیا ارشاد ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم انہیں پائچ بار دودھ پلا دو، جس سے وہ محرم بن جائے گا۔ حضرت سہلہ بنت سہیل رضی اللہ عنہا، حضرت سالم رضی اللہ عنہ کو اپنا رضاعی لڑکا تصور کرتی تھیں۔

اس روایت سے ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے یہ نکتہ اخذ کیا ہے کہ آپ جن لوگوں کے بارے میں بہتر سمجھیں کرو وہ ان کے ہاں آسکیں تو آپ اپنی عشیرہ حضرت ام کلثوم بنت ابی کبر رضی اللہ عنہما اپنی بھتیجیوں کو فرماتیں کہ وہ انہیں دودھ پلا دیں۔ باقی ازواج مطہرات رضی اللہ عنہم نے اس رضاعت

کے سب کسی کو اپنے پاس آنے کی اجازت سے انکار کر دیا تھا۔

### القسم الثانی: مؤطا الإمام محمد

السؤال الرابع: عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ كُنَّا نُصَلِّيُ الْعَصْرَ ثُمَّ يَخْرُجُ الْإِنْسَانُ إِلَى يَنْبِيِ عَمْرِو بْنِ عَوْفٍ فَيَجِدُهُمْ يُصَلِّوْنَ الْعَصْرَ .

(الف) شکل النص وترجمہ إلى الأردية واذکر الوقت المستحب لصلوة الفجر والعصر عند أبي حنيفة رحمه الله .

(ب) اذکر اختلاف الأئمۃ فی وقت صلوة العصر؟

~~جزء ب:~~ (الف) اعراب بر عبارت ترجمہ عبارت اور امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے ہاں نماز فجر اور نماز عصر کے مستحب اوقات:

نوٹ: اعراب اور ترجمہ کیے گئے ہیں اور ترجمہ عبارت درج ذیل ہے:

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے منقول ہے: انہوں نے کہا کہ ہم نماز عصر ایے وقت میں پڑھا کرتے تھے کہ پھر کوئی آدی (قبیلہ) نبی عمر و بن عوف کے پاس جاتا تو ان کو نماز عصر پڑھتے ہوئے پاتا۔

امام اعظم رحمہ اللہ تعالیٰ کے نماز فجر اور نماز عصر کے مستحب اوقات:

۱- نماز فجر کا مستحب وقت: نماز عشاء کا وقت ختم ہوئے پر فجر کا وقت شروع ہو جاتا ہے اور یہ وقت طلوع آفتاب تک باقی رہتا ہے۔ ہر موسم میں فجر کی نماز کو تاخیر کرنا مستحب ہے۔ اس بارے میں مشہور ارشاد نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہے کہ تم نماز فجر اجائے میں ادا کرو اللہ تعالیٰ تباری قبور کو روشن کرے گا۔ لہذا اب اس کے نماز کو تاخیر سے اور اجائے میں پڑھنا مستحب ہے۔

۲- نماز عصر کا مستحب وقت: سایہ اصلی کے علاوہ ہر چیز کا سایہ دو مثل ہونے پر نماز ظہر کا وقت ختم اور نماز عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے، پھر یہ وقت غروب آفتاب تک باقی رہتا ہے۔ ہر موسم میں نماز عصر کو آخر وقت میں پڑھنا مستحب ہے۔

(ب) نماز عصر میں مذاہب آئمہ:

اس بات میں تمام آئمہ کا اتفاق ہے کہ زوال کا وقت ختم ہونے پر ظہر کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔ تاہم نماز ظہر کے آخر وقت اور نماز عصر کی ابتداء میں آئمہ احتجاف کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- صاحبین اور امام زفر حبیم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ اصلی سایہ کے علاوہ ہر چیز کا سایہ ایک مثل ہونے پر ظہر کا وقت ختم اور عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔

دلیل: ان کی دلیل یہ روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جبرائیل نے مجھے خانہ کعبہ کے پاس دو بار نماز پڑھائی، پہلی بار نظہر کی نماز اس وقت پڑھائی جب سایہ شرک کے مثل تھا، پھر عصر کی نماز پڑھائی کہ اس وقت ہر چیز کا سایہ ایک مثل تھا۔ یاد رہے ”شرک“ سے مراد وہ سایہ ہے جو پاؤں کے اوپر پنڈلی کے قریب ہوتا ہے۔ اس مقام پر ”شرک“ سے مراد ایک مثل سایہ ہے۔

۲- امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے چار اقوال ہیں، ان میں سے اہم اور مفتی بے قول یہ ہے کہ ہر چیز کا سایہ دو مل (اصلی سایہ کے علاوہ) ہونے پر ظہر کا وقت ختم اور عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔

دلیل: آپ کی دلیل یہ مشہور روایت ہے: اذا اشتد الحرج فابردو عن الصلوة فان شدة الحرج من فبح جهنم۔ جب گرمی کی شدت ہو تو تم نماز کے لیے اسے منڈا کرو کیونکہ گرمی کی شدت جہنم کے سانس میں سے ہے۔

امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل قوی ہے، لہذا آپ کا موقف بھی قوی ہے۔

اللَّهُ أَكْثَرُ الْمُلْكَاتِ: مِنْ أَصْحَابِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ أَهْلَ بِحَجَّ وَمَنْ أَهْلَ بِعُمْرَةَ وَمِنْهُمْ مَنْ جَمَعَ بَيْنَ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةِ فَحَلَّ مَنْ كَانَ أَهْلَ بِالْعُمْرَةِ وَأَمَّا مَنْ كَانَ أَهْلَ بِالْحَجَّ أَوْ جَمَعَ بَيْنَ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةِ فَلَمْ يَحْلُّوا .

(الف) شکل النص تم ترجمہ ~~الہ~~ الاردية واذکر اقسام الحج؟

(ب) اذکر افضل قسم من اقسام الحج عند كل إمام من الأئمة الفقهاء؟

جواب: (الف) عبارت پر اعراب، ترجمہ عبارت اور تفاصیل:

نوت: اعراب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے۔  
رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے کچھ مصحابہ کرام نے حج کا احرام باندھا، کچھ نے صرف عمرہ کا احرام باندھا اور کچھ ایسے بھی تھے جنہوں نے حج اور عمرہ دونوں کا ایک ساتھ احرام باندھا، جنہوں نے صرف عمرہ کا احرام باندھا تھا، انہوں نے احرام کھول دیا، جنہوں نے حج، یا حج اور عمرہ دونوں کا احرام باندھا تھا، انہوں نے احرام نہ کھولا تھا۔

اقسام حج:

۱- حج قرآن: یہ ہے کہ میقات سے حج اور عمرہ دونوں کی نیت سے احرام باندھا جائے، سر زمین مکہ معظمہ پہنچ کے بعد پہلے عمرہ کے احکام ادا کرے، پھر بحال احرام ٹھہر ارہے کہ ایام حج آنے پر حج کے اركان بجالائے۔

۲- حج تمتع: وہ یہ ہے کہ حج کے مہینوں میں صرف عمرہ کی نیت سے احرام باندھا جائے، مکہ معظمہ پہنچ

کرا کان عمرہ ادا کرنے پھر احرام کھول دے پھر بغیر احرام کے رکار ہے ایام حج آنے پر حرم شریف سے پھر حج کا احرام باندھے اور حج کے مناسک بجالائے۔

۳- حج مفرد: وہ یہ ہے کہ آدمی اکیلے حج یا اکیلے عمرہ کا احرام باندھ کر اس کے افعال و اركان ادا کرے۔

(ب) اقسام حج میں سے افضل قسم کے حوالے سے مذاہب:

حج کی اقسام ثلاثة میں سے افضل قسم کون سی ہے؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- امام مالک اور امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے افضل حج، حج افراد ہے۔

دلیل: ع بن عمر رضی اللہ عنہما ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم افرد الحج و ابوبکر و عمر و عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہم یعنی حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے: بے شک رسول کریم ﷺ کے نزدیک ایک ایسا حج کو افضل قسم حج کہا گیا ہے جو حضرت ابو بکر صدیق، حضرت عمر اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہم نے حج افراد کیا تھا۔

۲- امام عظیم ابو حنیفہ رحمہما اللہ تعالیٰ کے ہاں افضل قسم حج، حج قرآن ہے۔

دلیل: (ا) ارشاد ربانی ہے: اتموا الحج و العمرہ لله یعنی تم اللہ تعالیٰ کے لیے حج اور عمرہ پورا کرو۔

(ii) قال انس بن مالک رضی اللہ عنہ، سمعت النبی صلی اللہ علیہ وسلم يقول لبیک عمرة و حجلاً یعنی حضرت انس رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے ساکر حاضری حج اور عمرہ دونوں کا حصول ہے۔

السؤال السادس: فَإِمَّا أَبُو حَيْنَفَةَ فَقَالَ إِذَا وَضَعَتْ نَفْسَهَا فِي كِفَاعَةٍ وَلَمْ تُكْسَرْ فِي نَفْسِهَا فِي صِدَاقٍ فَإِنِّي كَافِحُ جَائِزٌ .

(الف) شکل النص ثم ترجمہ إلى الأردية و اذکر أدلة الإمام أبي حنيفة رحمه الله في انعقاد النكاح بغير إذن ولیها .

(ب) اكتب ثلاثة أوجه لفضل مؤطرا الإمام محمد على مؤطرا الإمام مالك .

جواب: (الف) عبارت پر اعراب، ترجمہ عبارت اور امام ابو حنیفہ رحمہما اللہ تعالیٰ کے

نزدیک ولی کی اجازت کے بغیر نکاح منعقد ہونے کے دلائل:

نوٹ: اعراب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچہ جات)

﴿۲۲۹﴾ درجہ عالیہ (سال اول برائے طلاء 2021ء)

پس امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: جب کوئی عورت اپنے کفوئیں نکاح کرے اس کے ہر شل میں بھی کہی نہ ہو، تو ایسا نکاح جائز ہے۔

### ولی کی اجازت کے بغیر نکاح منعقد ہو جانے پر دلائل:

حضرت امام عظیم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقوف ہے کہ وہ خاتون جو آزاد عاقدہ اور بالغہ ہو وہ اپنے ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کرے تو اس کا نکاح جائز درست ہے اس حوالے سے آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

(۱) ارشاد ربانی ہے: **حَتَّى تَنِكِحَ زُوْجًا غَيْرَهُ** یعنی یہاں تک عورت خود غیر سے نکاح کرے۔

اس آیت میں فعل کی نسبت عورت کی طرف کی گئی ہے، یعنی عورت از خود اور ولی کی اجازت سے نکاح کر لے تو وہ درست ہو گا۔

(۲) ارشاد ربانی ہے: **وَإِذَا كَلَّ قُتُمُ النِّسَاءَ فَلَعْنَانَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُهُنَّ أَنْ يَنْكِحُنَّ أَزْوَاجَهُنَّ** (القراء: ۲۳۲) یعنی ”جب تم عورتوں کو طلاق دے دو پس وہ اپنے وقت کو پہنچ جائیں تو ان کو اپنے شوہروں سے نکاح کرنے سمنہ روکو۔“

(۳) عن ابن عباس رضی اللہ عنہما ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال: الایم احق بنفسها من ولیها۔ یعنی بے شوہر کی نورت اپنے آپ کی زیادہ حقدار ہے اپنے ولی سے۔

(۴) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے اپنی بیوی خصہ بنت عبد الرحمن کا نکاح ان کے والد کی غیر موجودگی میں منذر بن زیر رضی اللہ عنہ سے کر دیا تھا۔

ان دلائل سے ثابت ہوا کہ کوئی آزاد عاقدہ اور بالغہ خاتون اپنے ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کر لے تو وہ نکاح منعقد ہو جائے گا۔

### (ب) مؤطا امام محمد کو مؤطا امام مالک پروفیت کی تین وجوہات:

(۱) امام محمد امام یحییٰ بن مصہودی سے علم حدیث اور فقہہ وغیرہ میں فائت تھے۔

(۲) امام یحییٰ بن مصہودی سے مؤطا کی روایت میں اغلاط و ایقح ہوئی ہیں جبکہ امام محمد رحمہ اللہ تعالیٰ سے ایسا نہیں ہوا۔

(۳) امام یحییٰ بن مصہودی مکمل طور پر مؤطا کی ساماعت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ سے نہ کر سکے کیونکہ جس سال وہ حاضر خدمت ہوئے اسی سال حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کا وصال ہو گیا تھا، جبکہ امام محمد رحمہ اللہ تعالیٰ تین سال سے زائد عرصہ حضرت امام مالک کی خدمت میں مٹھرے رہے اور براہ راست تمام روایات کا سامع کیا۔



## الاختبار السنوي، شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

(ایم اے عربی و اسلامیات) السنة الاولی للطلاب السنة ۱۴۴۴ھ

## الورقة الاولی: علم الكلام

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات

مجموع الارقام: ۱۰۰

نوت: کوئی سے تین سوالات حل کریں۔

سوال نمبر ۱:- (الف) علم کلام کی کوئی چار وجہ تسمیہ تحریر کریں؟

(ب) اہل سنت و جماعت اور معززہ کیسے وجود میں آئے مکمل پس منظر تحریر کریں؟

(ج) قال أهل الحق حقائق الأشياء ثابتة والعلم بها متحقق خلافاً للسوفطائية.

اعرب لفکر ترجمہ کریں اور شارح کی شرح ملخصاً تحریر کریں؟  $16 = 6 + 5 + 5$ 

سوال نمبر ۲:- وسموا ما يفيد معرفة الأحكام العلمية عن أدلةها التفصيلية ومعرفة

أحوال الأدلة إجمالاً في إفادتها الأحكام بأصول الفقه ومعرفة العقائد عن أدلةها التفصيلية بالكلام لأن عنوان مباحثہ کان قولہم الكلام فی کذا و کذا و لأن مسالہ الكلام کانت أشهر مباحثہ و أكثر إنزالاً و جدالاً حتى أن بعض المتغلبة قتل كثيراً من أهل الحق لعدم قولہم بخلق القرآن.

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟  $11 = 10 + 1$ (ب) خط کشیدہ الفاظ کے میخے اور اسماء کا اعراب بیان کریں؟  $11 = 5 + 2$ 

سوال نمبر ۳:- (الف) اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات قدیم ہیں شرح عقائد کی روشنی میں وضاحت

فرمائیں؟

(ب) کوئی سی پانچ صفات از لیے کی وضاحت کریں؟  $20 = 5 \times 4$ 

سوال نمبر ۴:- (الف) اللہ تعالیٰ خالق افعال ہے، اہل سنت و جماعت اور معززہ کے مذاہب سے

دلائل تحریر کریں؟  $20$ 

(ب) ما هو الأصلح للعبد للهليس ذلك بواجب على الله تعالى؟

عقیدہ مذکورہ کی کتاب کی روشنی میں وضاحت کریں؟  $13 = 11 + 2$ 

☆☆☆☆

## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء سال 2022

## پہلا پرچہ: علم الکلام

سوال نمبر 1:- (الف) علم کلام کی کوئی چار وجوہ تسمیہ تحریر کریں؟

(ب) اہل سنت و جماعت اور معتزلہ کیسے وجود میں آئے مکمل پس منظر تحریر کریں؟

(ج) **كَلَّا أَنْفَلُ الْحَقِّ حَقَائِقُ الْأَشْيَاءِ ثَابِتَةٌ وَالْعِلْمُ بِهَا مُتَحَقِّقٌ خَلَالًا لِلشَّرْكَ**

فَسَطَائِيَّةٌ

اعرب لگا کر ترجمہ کریں اور شارح کی شرح ملخصاً تحریر کریں؟

درجہ: (الف) علم کلام کی چار وجوہات:

(ا) محقق میں کی کتب میں اس فن کی مباحث کا عنوان ”بَابُ كَذَا“ یا ”فصل فی كذا“ کی وجہ لفظ کلام استعمال ہوتا تھا اس شرکت نبوت کا عنوان ”الْكَلَامُ فِي إِثْبَاتِ النُّبُوَّتِ“ قرآن کے تحقق یا غیر تحقق ہونے کا عنوان ”كَلَامٌ فِي مَسْتَلَةِ خَلْقِ الْقُرْآنِ“ ہوا کرتا تھا۔ پس تسمیہ العلم بالفہیظ عنوان مبایحہ کے طور پر اس کا اسم ”علم کلام“ رکھا گیا۔

(ii) اس علم میں مسئلہ کلام مشہور ترین مباحث میں سے ہے، تو یہ تسمیہ الکلی بایسیم الجزء ہوا یعنی کل کا اس کی جزء پر نام پر رکھ دیا گیا۔

(iii) اس علم میں اختلاف اور بہت زیادہ ہے۔

(iv) دیگر علوم تو مطالعہ اور فکر سے بھی حاصل ہو جاتے ہیں لیکن علم ہم کے سکر، بحث و مباحث، مناظر اور دلائل کے بغیر سمجھنیں آتی۔

(ب) اہل سنت و جماعت اور معتزلہ کے وجود میں آنے کا پس منظر:

ایک شخص امام حسن بصری رحمہ اللہ تعالیٰ کی خدمت میں حاضر ہوا، اس نے سوال کیا: ہمارے زمانہ میں دو جماعتیں ظاہر ہوئی ہیں، جن میں سے ایک کا خیال ہے کہ گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرنے والا شخص کافر ہے، جبکہ دوسری جماعت کا خیال ہے کہ ایمان کے ہوتے ہوئے کوئی گناہ کرنا مضر نہیں، پس آپ فرمائیں کہ ہم کس کا عقیدہ اپنائیں؟ حضرت امام حسن بصری رحمہ اللہ تعالیٰ نے تھوڑی دیر کے لیے تفکر کیا، وہیں آپ کی مجلس میں بیٹھے ہوئے ”وَاصِلَ بْنَ عَطَاءَ“ نے کہا کہ گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرنے والا شخص نہ موسن ہوتا ہے اور نہ کافر۔ پھر مسکم کستھنے کے پاس کھڑے ہو کر اس فقرے کا بار بار اعادہ کیا اور یوں کہا: اگر ایسا شخص بغیر توبہ کے مرجائے، تو وہ جہنم میں داخل ہو گا، مگر اس کا عذاب کفار کے عذاب سے ہلاکا ہو گا۔ یعنی اس

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچجات) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلاء) 2022ء

نؤ۔ کے کفر اور ایمان کا ایک واسطہ ثابت کر دیا، جسے وہ "منزلة بین المزلتین" کہا کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک اگر کوئی شخص گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرتا ہے اور وہ بغیر توبہ کے مرجائے، تو وہ کافر کی طرح "مُخَلَّدٌ فِي النَّارِ" ہے۔ اس طرح اہل سنت اور معتزلہ دونوں گروہ وجود میں آئے۔

ب) (ج) اعراب، ترجمہ اور مختصر تشریح:

ب) اعراب اور عبارت پر لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:  
ترجمہ: اہل حق نے کہا: اشیاء کے حقائق ثابت ہیں، ان کا علم ثابت ہے اور یہ بات سو فسٹائی کے نظریہ کے خلاف ہے۔

ترجمہ: اہل حق سے مراد اہل سنت و جماعت ہیں، ان کی وجہ تسمیہ یہ ہے کہ اہل سنت و جماعت باری تعالیٰ کا وجود ثابت کرتے ہیں، اسی وجہ سے انہیں اہل سنت و جماعت کو اہل حق بھی کہا جاتا ہے۔  
اشیاء کی حقیقت ثابت ہے، حقیقت اور ماہیت دونوں مترادفات الفاظ ہیں یعنی ایک چیز کے دونام ہیں۔

علم بھی ایک ثابت شدہ چیز ہے، اس کا سو فسٹائی کے علاوہ کوئی بھی منکر نہیں ہے۔ ان کا خیال ہے کہ اشیاء کی حقیقت ثابت نہیں ہے بلکہ یہ اوہم فاسدہ اور خیالات باطلہ ہیں۔ ان کا نظریہ ہے کہ یہ اشیاء ہمارے اعتقاد کے تابع ہیں۔

سوال نمبر 2: وَسَمُوا مَا يُفِيدُ مَعْرِفَةُ الْحُكَمِ الْعَلَمِيَّةِ عَنْ أَدِلَّتِهَا التَّفْصِيلَيَّةِ وَمَعْرِفَةُ أَحْوَالِ الْأَدْلَةِ إِجْمَالًا فِي إِفَادَتِهَا الْأَحْكَامُ بِإِسْمِهَا الْفِقَهُ وَ مَعْرِفَةُ الْعَقَائِيدِ عَنْ أَدِلَّهَا التَّفْصِيلَيَّةِ بِالْكَلَامِ لَأَنَّ عِنْوَانَ مَبَاحِثِهِ كَانَ قَوْلُهُمُ الْكَلَامُ كَذَا وَ كَذَا وَ لَأَنَّ مَسَالَةَ الْكَلَامِ كَانَتْ أَشْهَرَ مَبَاحِثِهِ وَ أَكْثَرَ إِنْزَاعًا وَ جِدَالًا حَتَّىَ أَنَّ بَعْضَ الْمُعْلَمَاتِ قُتِلَ كَثِيرًا مِنْ أَهْلِ الْحَقِّ لِغَدْمِ قَوْلِهِمْ بِخَلْقِ الْقُرْآنِ۔

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟

(ب) خط کشیدہ الفاظ کے صینے اور اسماء کا اعراب بیان کریں؟

جواب: (الف) عبارت پر اعراب اور ترجمہ عبارت:

اعراب اور عبارت پر لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:  
انہوں نے اس علم کا نام جو تفصیلی دلائل کے ساتھ احکام عملیہ کی معرفت عطا کرے فقرہ کا، جو اولہ کے ان احوال کی اجمالی معرفت عطا کرے، جو مفید احکام ہیں، اس کا نام اصول فقدر کھا اور جو تفصیلی دلائل سے عقائد کی معرفت عطا کرے اس کا نام کلام رکھا۔ اہل علم نے اس کا نام کلام رکھا، اس لیے کہ اس علم کے

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچھ جات) ۲۳۳ درجہ عالمیہ (سال اول برائے طلاء 2022ء)

مسائل کا عنوان ان کا قول "الْكَلَامُ فِيْ كَذَا وَكَذَا" ہوا کرتا ہے (یعنی فلاں فلاں مسئلہ میں گفتگو) اور اس لیے کہ کلام الہی کا مسئلہ اس علم کے مسائل میں سے سب سے زیادہ مشہور مسئلہ تھا اور سب سے زیادہ نزاع اور جدال کا باعث تھا، یہاں تک کہ بعض طالبوں نے بہت سے اہل حق کو قرآن کے مخلوق ہونے کا قائل نہ ہونے کی وجہ سے قتل کر دیا۔

(ب) خط کشیدہ الفاظ کے صیغہ اور اسماء کا اعراب:

سَمُوا: صیغہ جمع مذکور غائب فعل ماضی معروف میزبانی مزید فیہ تقص و اوی از باب تفعیل۔ نام تجویز کرنا۔

الْعَمَلِيَّة: لفظ "الاجکام" کی صفت ہونے کی وجہ سے مکسور ہے اور لفظ "الاحکام" مضاف الیہ دے کی وجہ سے مکسور ہے۔

كَدَّاهَا: یہ عن جار کی وجہ سے مجرور ہے، پھر اس کی تنوین اضافت کے سبب گرگئی۔

إِجْمَالًا: لفظ "معرفت" مصدر ہے اور اس کا مفعول ہونے کی وجہ سے منصوب ہے۔

مَسْتَلَةً: ان نہ اس ہونے کی وجہ سے منصوب ہے، پھر مابعد کی طرف اضافت ہونے کی وجہ سے تنوین گرگئی۔

إِنْزَاعًا: لفظ "أَكْثَرَ" کا مفعول ابھر ہو، نہ کی وجہ سے منصوب ہے۔ نیز میزبانی مزید فیہ صحیح از باب الفعال کا مصدر ہے۔ نزاع کرنا جھگڑنا۔

سوال نمبر 3:- (الف) اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات تدریس میں شرح عقائد کی روشنی میں وضاحت فرمائیں؟

(ب) کوئی سے پانچ صفات از لیہ کی وضاحت کریں؟

جواب: (الف) اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات کا قدیم ہوتا:

بلاشبہ ذات باری تعالیٰ اور اس کی جملہ صفات قدیم ہیں۔ ذات باری تعالیٰ واجب الوجوب ہے اور واجب قدیم ہوتا ہے یعنی اس کے وجود کی نہ ابتداء ہے اور انتہاء ہے۔ اگر حداث ہوتا تو مسبوق بالعدم ہوگا، پھر اس کا وجود غیر سے مستقاد ہوگا اور پھر یہ جملہ عالم سے ہوگا، کیونکہ اس کی ذات و صفات کے سوا جو کچھ ہے، وہ عالم میں داخل ہے حالانکہ تمام عالم کو پیدا کرنے والا اللہ تعالیٰ ہے۔ تو عالم کو پیدا کرنے والا کوئی اور ہوگا، جس نے اللہ تعالیٰ کو پیدا کیا، تو لازم آئیا کہ عالم نے عالم کو پیدا کیا، تو وہ محدث نہ رہا، تو لامحالہ واجب قدیم ہوگا۔ اس لیے بعض نے واجب اور قدیم کو الفاظ مترادفہ کہا ہے لیکن یہ صحیح نہیں، کیونکہ ترادف کے لیے ضروری ہے کہ الفاظ دو ہوں اور مفہوم ایک ہو، یہاں دونوں کا مفہوم الگ الگ ہے، کیونکہ قدیم وہ ہے جس

کریں پھرہ

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچھات) ۲۳۳ (۲۰۲۲ء) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء)

کامفہوم یا وجود زمانہ ماضی میں مستر ہو، ابتداء معلوم نہ ہو واجب مستجع لجمعیع صفات الکمال کو کہتے ہیں، تو ان کے مفہوم میں واضح فرق ہے۔

(ب) ذات باری تعالیٰ کی پانچ صفات از لیہ کی وضاحت:

۱- حیات: ذات باری تعالیٰ ازل سے زندہ ہے، تا ابد زندہ رہے گا اور اسے زوال و موت ہرگز نہیں آئے گی۔

۲- قدرت: اللہ تعالیٰ صاحب طاقت ہے، اس کی طاقت بھی ازل سے ہے اور اب تک باقی رہے گی، اسے زوال نہیں ہے۔

۳- علم: اللہ تعالیٰ کا علم بھی ازلی ہے، یہ ہمیشہ باقی رہے گا اور اسے کبھی زوال لاحق نہیں ہو گا۔

۴- سم: اللہ تعالیٰ سمیع بھی ازلی ہے، یہ صفت بھی ازلی ہے، کبھی بھی وہ ساعت سے محروم نہیں ہو گا۔ کائنات کا ہر چیز اس کی دی ہوئی طاقت سے سنتی ہے۔

۵- بصیرت: کی طرح بصر یعنی دیکھنا بھی اللہ تعالیٰ کی ازلی صفت ہے اور کائنات کی ہر چیز کو وہ دیکھ رہا ہے اور ہمیشہ دیکھتا رہے گا۔

سوال نمبر 4:- (الف) اللہ تعالیٰ خالق افعال ہے، اہل سنت و جماعت اور معززہ کے مذاہب سے دائل تحریر کریں؟

(ب) ما ہو الأصلح للعبد فليس ذلك بواجب على الله تعالى۔

عقیدہ مذکورہ کی کتاب کی روشنی میں وضاحت کریں؟

جواب: (الف) اللہ تعالیٰ خالق افعال ہے، اہل سنت اور معززہ کے مذاہب:

اعمال انسانی کی دو اقسام ہیں:

۱- افعال اضطراریہ: وہ افعال جو انسانی ارادہ کے بغیر انسان سے صادر ہوتے ہیں، یہ مالا اتفاق میتوتر ہیں، ان کے صدور کا انسانی بساط و طاقت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

۲- افعال اختیاریہ: وہ ہیں جن کو انسان اپنے اختیار سے کر سکتا ہے۔

اس قسم کے انسان سے صدور میں اختلاف ہے:

(ا) اہل سنت و جماعت کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ انسان کے تمام افعال کا خالق ہے، خواہ افعال خیر ہوں یا شر ہوں۔ انسان ان سب کا کرنے والا ہے اور اس کے کسب سے یہ صادر ہوتے ہیں۔

(ب) معززہ کا نظریہ ہے کہ انسان اپنے افعال کا خود خالق ہے اور وہ خود ان کا کاسب ہے۔

## (ب) عقیدہ مذکورہ کی کتاب اللہ کی روشنی میں وضاحت:

یہاں سے شارح رحمہ اللہ تعالیٰ معتزلہ کی تردید میں دلائل خمسہ بیان کر رہے ہیں:

۱- اگر اصلاح للعبد اللہ تعالیٰ پر واجب ہوتا تو وہ فقیر جو دنیا میں فقر کے عذاب میں جلا ہے، اللہ تعالیٰ اسے پیدا نہ کرتا، اسی طرح وہ کافر جو آخرت میں عذاب میں جلا ہوگا، اسے بھی اللہ تعالیٰ پیدا نہ فرماتا، کیونکہ ان دونوں کے حق میں عدم ہی اصلاح و انجام ہے۔

۲- اگر اصلاح للعبد اللہ تعالیٰ پر واجب ہوتا تو پھر بندے کو ہدایت دینے اور طرح طرح کی نعمتیں اور نفع کی چیزیں دینے کی وجہ سے اللہ کا شکر ادا کرنا ضروری نہ ہوتا اور اللہ تعالیٰ کو بندے پر احسان جلانے کا حق نہ ہوتا، کیونکہ واجب کی ادائیگی سے شکر اور احسان جلانے کا حق نہیں ہوتا، جیسے کسی کا اپنے اور پر واجب قرضا کرنے سے شکر یا احسان جلانے کا حق نہیں ہوتا حالانکہ اللہ تعالیٰ نے بندوں پر احسان جلانے کا حق فرمایا: بِلِ اللّٰہِ عَلٰیکُمُ الْخُواصُ اور ان نعمتوں کا شکر بجا لانا بھی ہم پر واجب ہے۔

۳- اگر اصلاح للعبد اللہ تعالیٰ پر واجب ہوتا تو پھر اللہ تعالیٰ ابو جہل کے مقابلہ میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر زیادہ احسان نہ جلتا، کیونکہ دونوں کے لیے وہ کچھ کیا گیا، جوان کے لیے افسوس و اصلاح تھا، تو پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر زیادہ احسان کوں جلتا یا گیا۔

۴- اگر اصلاح للعبد اللہ تعالیٰ پر واجب ہوتا تو پھر گناہوں سے محفوظ ہونے کے لیے دعا کرنا، یا نیک کی توفیق مانگنا اور مصائب سے دوری کی دعا بانگنا فضول ہوتا، کیونکہ مذکورہ چیزیں عطا کرنا اللہ تعالیٰ پر واجب ہوتا، تو پھر دعا میں مانگنے کی کیا ضرورت؟

۵- اگر اصلاح للعبد اللہ تعالیٰ پر واجب ہوتا تو اس کی قدرت کا مٹاہی ہونا لازم آتا، کیونکہ یہ نہیں ہو سکتا کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت میں کوئی اصلاح للعبد ہو اور بندے کو نہ ملے، توجہ تمام اصلاح للعبد بندے کو بل جائیں گے اور اللہ کی قدرت میں کوئی اصلاح للعبد نہیں رہے گا، تو اللہ کی قدرت کا مٹاہی ہونا لازم آئے گا اور یہ باطل ہے اور جو چیز باطل کو مستلزم ہو، وہ خود باطل ہوتا ہے۔ لہذا اصلاح للعبد اللہ واجب ہوتا بھی باطل ہوا۔

☆☆☆

## الاختبار السنوي، شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

(ایم اے عربی و اسلامیات)السنة الاولی للطلاب السنة ۱۴۳۳ھ

## الورقة الثانية: علم الفرائض

## الوقت المحدد: ثلث ساعات مجموع الأرقام: ١٠٠

نوت: آخری سوال لازمی ہے بقیہ سے دو سوالات حل کریں۔

سؤال نمبر 1:- قال علماؤنا رحمهم الله تعالى تتعلق بتركة الميت حقوق أربعة  
مرتبة الأول يبدأ بتكفيفه وتجهيزه من غير تبذير ولا تقتير ثم تقضى ديونه من جميع  
ممتلكاته ثم تنفذ وصاياته من ثلث مابقى بعد الدين ثم يقسم الباقي بين ورثته  
بالكتاب والسنن وأجماع الأمة .

(الف) عمارت اگر اس لگا کر ترجمہ کرس؟  $10+10=20$

(ب) وصیت پر مختصر اور جامع نوٹ اپے انداز میں تحریر کریں کہ اس کا شرعی حکم واضح ہو جائے؟ ۱۰

۸ سوال نمبر ۲:- (الف) پوچھ کے یادخواں اسی میں تحریر کریں؟

(ب) علیٰ بہن کے کوئی سے یا شخص احوال تحریر رہیں؟ ۱۰

(ج) شوہر اور اخیانی اولاد کے احوال تحریر کریں؟  
سوال نمبر 3:- (الف) عصبہ اور اس کی اقسام کی تفصیلی و صدرست کی میں ہیں؟

سوال نمبر 3:- (الف) عصبہ اور اس کی اقسام کی لفظی و صاحبہ ہیں؟  
(ب) عول پر مفصل نوٹ لکھیں؟

سوال نمبر 4:- درج ذیل میں سے چار مسائل حل کریں؟

## أبوين (١) عشر بنات

## ٢) زوج خمس أخوات لأب رام

-(٣) أربع زوجات ثمانى عشرة بنتا خمس عشرة جدة ستة أمم

## زوجة (٣) سٌتٌ أخوات لام جدات أربع

## ام . . . . . اخت لاب وام

Four decorative stars arranged horizontally, used as a section separator.

## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء سال 2022

## دوسرا پرچہ: علم الفرائض

سوال نمبر 1: - قالَ عَلَمَاؤنَا رَحْمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى تَعَلَّقُ بِتَرْكَةِ الْمَيِّتِ حُقُوقُ أَرْبَعَةِ مُرَاتِبَةِ الْأَوَّلِ يُنْدَأُ بِتَكْفِينِهِ وَتَجْهِيزِهِ مِنْ غَيْرِ تَبْدِيرٍ وَلَا تَفْتِيرٍ ثُمَّ تُقْضَى دِيُونُهُ مِنْ جَمِيعِ مَا بِقَيْ مِنْ مَالِهِ ثُمَّ تُنْفَدُ وَصَائِيَاهُ مِنْ ثُلُثٍ مَا بَقَى بَعْدَ الدِّينِ ثُمَّ يُقْسَمُ الْبَاقِي بَيْنَ وَرَثَيْهِ بِالْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ وَاجْمَاعِ الْأُمَّةِ .

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟

(ب) وصیت پر مختصر اور جامع نوٹ ایسے انداز میں تحریر کریں کہ اس کا شرعی حکم واضح ہو جائے؟

جواب (الف): اعراب اور لگادیے گئے ہیں۔

ترجمہ: اسے علاوہ احتجاف فرماتے ہیں کہ میت کے ترکہ سے ترتیب و ارچار حقوق متعلق ہوتے ہیں: اول حق یہ ہے کہ میت کے کفن و دفن سے ابتداء کی جائے، جس میں اسراف اور کنجوی نہ ہوگی۔ پھر جمیع مال سے اس کے قرض ادا کیے جائیں گے، قرض ادا کرنے کے بعد باقی مال کے تہائی حصہ سے اس کی وصیتیں پوری کی جائیں گی۔ پھر کتاب اللہ، سنت اور اجماع کے طریقے سے باقی مال ورثاء کے درمیان تقسیم کر دیا جائے گا۔

## (ب) وصیت پر نوٹ:

شرعاً بطور احسان کی کو اپنے مرنے کے بعد اپنے مال یا منفعت کا وارث بنانا، وصیت کہلاتا ہے۔ وصیت کا شرعی حکم یہ ہے کہ مستحب ہے واجب یا فرض نہیں۔ اس کی شرط یہ ہے کہ وصیت کرنے والا آزاد و بالغ ہو اور قاتل نہ ہو اور موصی لہ وصیت کے وقت موجود اور زندہ ہو اور موصی بہ قابل تملیک ہو۔

وصیت اجنبی کے لیے جائز ہے وارث کے لیے نہیں اور اجنبی کے لیے بھی تہائی مال سے زائد وصیت کرنا جائز نہیں۔ ہاں اگر ورثاء راضی ہوں تو تہائی سے زائد مال سے بھی پوری کر سکتے ہیں۔ ورثاء اگر کسی وارث کے لیے راضی ہوں تو پھر وارث کے لیے بھی وصیت جائز ہے۔

سوال نمبر 2: - (الف) پوتی کے پانچ احوال تحریر کریں؟

(ب) علائی بہن کے کوئی سے پانچ احوال تحریر کریں؟

(ج) شوہر اور اخیانی اولاد کے احوال تحریر کریں؟

نورانی گایئڈ (مل شدہ پرچجات) درجہ عالیہ (سال اول برائے طباء) 2022ء

### نو جواب: (الف) پوتی کے احوالی خمسہ:

- ۱- پوتی اگر ایک ہو تو نصف ملے گا۔
- ۲- اگر دو یادو سے زائد ہوں، تو دو ٹکٹ ملیں گے۔
- ۳- حقیقی یہی اگر ایک ہو تو پوتی کو سدس ملے گا تاکہ دو ٹکٹ پورے ہو جائیں۔
- ۴- اگر حقیقی بیٹیاں دو یادو سے زائد ہوں، تو پوتیاں ساقط ہو جائیں گی۔
- ۵- اگر میت کا بیٹا ہو، تو یعنی ساقط ہو جاتی ہیں۔

### (ب) علائی بہن کے احوالی خمسہ:

- ۱- اگر ایک ہو تو نصف ملے گا۔
- ۲- اگر دو یادو سے زائد ہوں، تو دو ٹکٹ ملیں گے۔
- ۳- حقیقی یہی، بہن اگر ایک ہو، تو اس کو سدس ملے گا تاکہ دو ٹکٹ مکمل ہو جائیں۔
- ۴- حقیقی یہی، اگر دو یادو زائد ہوں، تو ساقط ہو جائیں گی۔
- ۵- بیٹیاں پوتا اگر چہ یچھے تک ہوں، تو پھر بھی ساقط ہو جائیں گی۔

(ج) شوہرن کے احوال: اسی میت کی گر اولاد ہو، تو ربع ملے گا۔

- ۱- اگر میت کی اولاد نہ ہو تو نصف ملے گا۔

### اخیانی اولاد کے احوال: ۱- اگر ایک ہو، تو سدس ملے گا۔

- ۲- اگر دو یا زائد ہوں، تو ٹکٹ ملے گا۔

- ۳- اگر میت کی اولاد اگر چہ یچھے تک ہو، یا باب پیارا ہو تو ساقط ہو جائے گا۔

سوال نمبر 3:- (الف) عصبه اور اس کی اقسام کی تفصیلی وضاحت کریں؟

(ب) عوں پر مفصل نوٹ لکھیں؟

### جواب: (الف) عصبه اور اس کی اقسام کی تفصیل:

عصبه کا لغوی معنی ہے ”پٹھہ“ اور اصطلاح میں عصبه اس شخص کو کہتے ہیں جو اصحاب فرائض سے بچا ہوا مال لے، یا اصحاب فرائض کی عدم موجودگی میں مال پر قبضہ کر لے۔

ابتداء عصبه کی دو اقسام ہیں:

۱- عصبه نسبی، ۲- عصبه سنبی

عصبه نسبی وہ شخص ہے جو نسبی قرابت کی وجہ سے عصبه بنے اور عصبه سنبی وہ آدی ہے، جو غلام کو آزاد کرنے کی وجہ سے عصبه بنے۔

پھر عصبة نبی کی تین قسمیں:

۱- عصبة نفس، ۲- عصبة بغیرہ، ۳- عصبة مع غیرہ

عصبة نفس ہر وہ مذکور ہے کہ جب اس کی نسبت میت کی طرف کریں، تو درمیان میں عورت کا واسطہ نہ آئے جیسے بیٹا، باپ وغیرہ۔

عصبة بغیرہ وہ چار عورتیں ہیں، جن کا عصبة نصف اور ششان مقرر ہے اور اپنے بھائیوں کے ساتھ ملکر عصبة بنتی ہیں اور وہ یہ ہیں: بیٹی، پوتی، حقیقی بہن، علائی بہن۔

عصبة مع غیرہ ہر وہ عورت ہے جو دوسری عورت کے ساتھ ملکر عصبة بنے جیسے بہن بیٹی کے ساتھ۔

### عوول پر مفصل نوٹ:

عدل کا لغوی معنی ہے: مائل ہونا، اور اصطلاحی معنی یہ ہے کہ مخرج جب اجتماعی حصوں پر تک ہو جائے، تو اس پر کسی شیء کو زیادہ کرنا عوول کہلاتا ہے۔

مخرج کا مجموعہ سات ہے۔ جن میں چار مخرج ایسے ہیں کہ ان میں عوول نہیں ہوتا اور وہ یہ ہیں: دو، تین، چار، پانچ، شش،

اور تین ایسے ہیں کہ ان میں کبھی عوول ہوتا ہے اور کبھی نہیں۔ وہ یہ ہیں: چھ، بارہ، چونیس۔

چھ کا عوول دس تک ہوتا ہے جفت اور طلاق و نسل اعتبار سے۔ 12 کا عوول 17 تک ہوتا ہے صرف طلاق کے اعتبار سے۔ 24 کا صرف ایک عوول ہوتا ہے جو 27 تک۔

سوال نمبر 4:- درج ذیل مسائل حل کریں؟

(۱) أبوین عشر بنات

(۲) زوج خمس أخوات لأب و أم

(۳) أربع زوجات ثمانى عشرة بنتا خمس عشرة جدة ستة انتقام

(۴) زوجة أربع جدات ست أخوات لأم

(۵) زوج أم أخت لأب و أم

جواب: صورتوں کا حل

$$1- \text{یہ میں سے اصل مسئلہ } 30 = 5 \times 6$$

|            |     |           |
|------------|-----|-----------|
| باد        | ماں | 10 بیٹیاں |
| 1/6 + عصبة | 1/6 | 2/3       |

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچہ جات) ۲۲۰ درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2022

|   |   |    |
|---|---|----|
| 1 | 1 | 4  |
| 5 | 5 | 20 |

۱- میریت اصل مسئلہ = 6 بالعمل =  $35 = 5 \times 7$   
حقیقی بینیں 5 زوج

|     |               |
|-----|---------------|
| 2/3 | $\frac{1}{2}$ |
| 4   | 3             |
| 20  | 15            |

۲- میریت اصل مسئلہ = 24  $4320 = 180 \times 24$

|        |               |               |                |
|--------|---------------|---------------|----------------|
| 6 چاچے | 15 داریاں     | 3 ہمیشائیں    | 4 بیویاں       |
| عصبہ   | $\frac{1}{6}$ | $\frac{2}{3}$ | $\frac{1}{18}$ |
| 1      | 4             | 16            | 3              |
| 6      | 15            | 9             | 4              |
| 180    | 720           | 2880          | 540            |

۳- میریت اصل مسئلہ = 12 بالعمل =  $78 = 6 \times 13$   
علاتی بینیں 4 زوجہ

|     |               |               |
|-----|---------------|---------------|
| 2/3 | $\frac{1}{6}$ | $\frac{1}{4}$ |
| 8   | 2             | 3             |
| 3   | 2             |               |
| 48  | 12            | 18            |

۴- میریت اصل مسئلہ = 6 بالعمل =  $8 = 2 \times 4$   
علاتی بینیں 1 زوج

|               |               |               |
|---------------|---------------|---------------|
| $\frac{1}{2}$ | $\frac{1}{3}$ | $\frac{1}{2}$ |
| 3             | 2             | 3             |

☆☆☆

## الاختبار السنوي، شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

(ايم اے عربی و اسلامیات) السنة الاولی للطلاب السنة ۱۴۲۳ھ

## الورقة الثالثة: الفقه وأصوله

الوقت المحدد: ثلث ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

نوت: دونوں حصوں سے دو دو سوالات حل کریں۔

## حصہ اول.....فقہ

سوال نمبر 1:- وإذا علم الشفيع بالبيع أشهد في مجلسه ذلك على المطالبة .

(الف) شفعة كالغوى او رشيعي معنى تحرير کریں نیز احناف اور شافعی کے نزدیک شفعة کا مستحق کون ہے؟  
 میں  
 معلق  
 سبق

(ب) طیب شفعة کی اقسام اور ان کا حکم پر قلم کریں؟ ۱۰

سوال نمبر 2:- وباس بغراب الزرع لأنه يأكل النخب ولا يأكل الجيف وليس من  
 سباع الطير ولا يؤكل الأربع الذي يأكل الجيف وكذا الغداف قال أبو حنيفة لاباس  
 يأكل العق ل لأنه يخلط فأشبه المحتاجة

(الف) عبارت کی تشكیل اور ترجمہ کریں؟ ۱۰

(ب) جانور کے حلال اور حرام ہونے کے بارے میں فتح تحریر کریں؟ ۱۰

(ج) غراب کی اقسام مع احکام و اولہ سپر قلم کریں؟ ۱۰

سوال نمبر 3:- ويكره الاحتکار في أقوات الأدمنين والبهائم إذا كان ذلك في بلد  
 يضر الاحتکار بأهله وكذلك التلقى فاما إذا كان لا يضر فلا بأس به .

(الف) صورت مسئلہ تحریر کریں نیز تلقی بالجلب اور تلقی بالرکبان ہے معنی قلمین کریں؟

۱۵=۵+۵+۵

(ب) احتکار کے بارے میں علماء ثلث احناف کا اختلاف پر قلم کریں؟ ۱۰

## قسم ثانی.....أصول فقه

سوال نمبر 4:- (وعلى أفضل رسله مصلیا) لما كان أجل النعم الواصلة إلى العبد هو  
 دین الإسلام وبه التوصل إلى العیم الدائم في دار السلام وذلك بتوسط النبي صلی الله

عليه وسلم صار الدعاء تلو الثناء على الله تعالى فاردف الحمد بالصلوة۔

(الف) عبارت کی تشكیل اور ترجمہ کریں؟ ۱۵

(ب) مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسم مبارک کی تصریح کیوں نہ کی؟  
دونوں جواب تحریر کریں؟ ۱۰

سوال نمبر 5:- الكتاب مرتب على مقدمة وقسمين، لأن المذكور فيه إمام من مقاصد الفن أولاً، الثاني المقدمة، والأول إما أن يكون البحث فيه عن الأدلة وهو القسم الأول، أو عن الأحكام وهو القسم الثاني۔

(الف) بامحاورہ ترجمہ کریں؟ ۱۲

(ب) واعلم أن التعريف إما حقيقى وإما اسمى، تعريف کی دونوں قسموں کی وضاحت

(ج) فوتح کس کتاب کی شرح ہے؟ متن اور ماتن دونوں کا نام لکھیں؟ ۵

سوال نمبر 6:- نفاذ للمضاف تعريفین، مقبولًا ومزيفاً وللمضاف إليه تعريفین صرح بتزییف أحدهما دون الآخر، ثم ذکر من عنده تعريفاً ثالثاً۔

(الف) عبارت کی تشكیل اور ترجمہ تحریر کریں؟ ۱۳

(ب) فقه کی تینوں تعريفیں قلم بند کریں؟ ۱۲

☆☆☆☆

درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء سال 2022

تیسرا پرچہ: فقه و اصول فقه

حصہ اول: فقه

سوال نمبر 1:- وإذا علم الشفيع بالبيع أشهد في مجلسه ذلك على المطالبة.

(الف) شفعہ کا لغوی اور شرعی معنی تحریر کریں نیز احناف اور شوافع کے نزدیک شفعہ کا مستحق کون ہے؟

(ب) طلب شفعہ کی اقسام اور ان کا حکم سپر و قلم کریں؟

جواب: (الف) شفعہ کا لغوی و اصطلاحی معنی، نیز احناف اور شوافع کے نزدیک شفع کا

زیادہ حقدار:

شفعہ کا لغوی معنی: شفع سے مشتق ہے، یہ ملائی مجرد صحیح از باب فتح یفتح کا مصدر ہے یعنی ایک چیز کو دوسری چیز کے ساتھ ملانا۔

شفعہ کا اصطلاحی معنی: شرکت یا پڑوس کی بنیاد پر مشتری کی ادا کردہ قیمت کے بقدر دے کر، کسی منفعت کو اپنی ملکیت میں لینا۔

شفعہ کے مستحقین میں مذاہب:

احناف کے نزدیک شفعہ کا سبب میمع کے ساتھ شفع کی ملکیت کا متصل ہوتا ہے۔ اتصال کی دو صورتیں: (i) شرکت، (ii) پڑوس۔ پھر شرکت کے دو درجے ہیں: اولاً: عین میمع میں شرکت یعنی میمع میں کسی طرف کا کوئی بٹوارہ نہ ہو۔ ثانیاً: حق میں شرکت یعنی راستہ اور پانی کے علاوہ دیگر میں بٹوارہ ہو۔ میمع میں شرکت کو سہی شفعہ ملے گا اور پڑوس کی وجہ سے دوسرے نمبر والے آدمی کو شفعہ ملے گا یعنی ترتیب یہی ہوگی۔ تعلق امام انعام رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ پڑوس کی وجہ سے شفعت نہیں ملتا، شفع کو شفعت صرف میمع میں سبق شرکت کی وجہ سے نہ ہے۔ دلیل: انہوں نے اس روایت سے استدلال کیا ہے: آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: یعنی شفعہ ان چیزوں میں جائے ہوتا ہے، جن میں تقسیم نہ ہوا اور تقسیم صرف شریک فی نفس امیمع میں نہیں ہوتی۔

(ب) طلب شفعہ کی اقسام اور ان کا حکم:

طلب شفعہ کی تین اقسام ہیں:

۱- طلب موافہ: وہ یہ ہے کہ جانتے ہی شفع شفعہ کو طلب کر لے، بہل کر کہ اگر شفع کو میمع کی خبر پہنچی اور اس نے اپنا شفعہ طلب نہیں کیا، تو شفعہ باطل ہو جائے گا۔

۲- طلب تقریر و اشہاد: اگر مشتری شفع کے طلب کا انکار کر دے، تو شفع اپنے الی طلب کے ذریعے قاضی کی عدالت میں اپنا طلب موافہ ثابت کر سکتا ہے۔

۳- طلب خصومت: اگر کسی شخص نے طلب موافہ اور طلب اشہاد کے بعد طلب خصومت میں تاخیر کر دی، تو اس کی یہ تاخیر دو وجہ سے ہوگی:

(i) عذر کی وجہ سے تاخیر ہوئی ہے، تو بالاتفاق اس سے شفعہ باطل نہیں ہو گا۔

(ii) اگر بغیر عذر کے تاخیر ہوئی ہے، تو امام ابوحنیفہ اور امام ابو یوسف کی ایک روایت کے مطابق اس صورت میں بھی تاخیر کرنے سے شفعہ پر کوئی اثر نہیں پڑے گا۔

سوال نمبر 2: - وَلَا يَأْتِي بِغُرَابٍ الزَّرْعُ لَأَنَّهُ يَأْكُلُ الْحَبَّ وَلَا يَأْكُلُ الْجِيفَ وَلَيْسَ مِنْ

سِبَاعُ الطَّيْرِ وَلَا يُؤْكِلُ الْأَبْقَعُ الَّذِي يَأْكُلُ الْجِيفَ وَكَذَا الْغُدَافُ قَالَ أَبُو حِنْفَةَ لَبَاسُ  
يَأْكُلُ الْعَقَدَ لَأَنَّهُ يَخْلُطُ فَأَسْبَهَ الدُّجَاجَةَ۔

(الف) عبارت کی تشكیل اور ترجمہ کریں؟

(ب) جانور کے حلال اور حرام ہونے کے بارے میں ضابطہ تحریر کریں؟

(ج) غراب کی اقسام مع احکام و ادله پر قلم کریں؟

**جواب: (الف) عبارت پر اعراب اور ترجمہ عبارت:**

اعراب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ عبارت درج ذیل ہے:

کھیتی کا کوا کھانے میں کوئی مضافت نہیں ہے، اس لیے کہ وہ دانہ کھاتا ہے، مردار نہیں کھاتا اور چیر پھائی کرنے والے پرندوں میں سے بھی نہیں ہے۔ وہ ابقع کو اجو گندگی کھاتا ہے، اسے نہیں کھایا جائے گا اور اسی طرح غراف بھی۔ امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: عقعق نامی کوا کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لیے یہ اختلاط کھاتا ہے، الہدایہ مرغی کے مشابہ ہے۔

**(ب) جانوروں کی حرمت رحلت کا ضابطہ:**

پرندوں اور چارپائیوں میں سے درندوں کو حرام کرنے کی وجہ غالباً انسان کی شرافت و کرامت اور اس کی بزرگی ہے، اور ان کی تحریم کا مقصد یہ ہے کہ انسان اپنے کھا کر اپنی شرافت و کرامت کو رذالت و خباثت میں تبدیل نہ کر دے۔ بھوادور لومڑی کا شمار درندوں میں ہوتا ہے۔

ہاتھی نو کیلے دانتوں کا ہوتا ہے، مگر چونکہ اس کے اندر درندگی کے نام و صاف نہیں ہوتے، اس لیے وہ مکروہ تحریکی ہے۔ ایسے ہی جنگلی چوہا اور نیوالا بھی مکروہ ہے، اس لیے کہ یہ درند میں نہ ہیں، مگر میں پر رینگ کر چلتے ہیں، زمین میں سوراخ بنایا کر رہتے ہیں۔ لہذا کامل طور پر درندگی کے فتدان کا وجود نہیں، مکروہ قرار دیا گیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ فقهاء کرام گدھ اور اسی کا ہمشکل اس سے تھوڑا سا چھوٹا جانور ہوتا ہے یعنی بغاٹ کو بھی مکروہ قرار دیا ہے، کیونکہ یہ دونوں جانور گندگی کھاتے ہیں۔

**(ج) غراب کی اقسام اور ان کا حکم:**

کوئے کی مشہور اقسام اور ان کا حکم حسب ذیل ہے:

ابقع چستکبر اکوا، غذاف گرمی کا کوا، عقعق مہوکھا جو سفید کالے، یا سرخ اور کالے رنگ کا ہوتا ہے۔

گندگی کھانے کے سبب اباقع اور غذاف کا کھانا بھی جائز نہیں ہے، کیونکہ یہ کوئے غلاظت اور گندگی کھاتے ہیں۔

امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک عقعق کو کھانے میں بھی کوئی مضافت نہیں ہے، خواہ یہ گندگی

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچھات) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلاء) 2022ء (۲۲۵)

کھاتا ہے، بلکہ دیگر صاف و پاک اشیاء بھی کھاتا ہے، اس لیے یہ مرغی کے مشابہ ہے اور مرغی حلال ہے، لہذا یہ بھی حلال ہو گا۔

سوال نمبر 3:- ویکرہ الاحتكار فی اقوات الادمین والبھائیں إذا کان ذلك فی بلد یضر الاحتكار باهله و كذلك التلقی فاما إذا کان لا یضر فلا بأس به۔

(الف) صورت مسئلہ تحریر کریں نیز تلقی بالجلب اور تلقی بالرکبان کا معنی قلمبند کریں؟

(ب) احتکار کے بارے میں علماء ثلاثہ احناف کا اختلاف سپر قلم کریں؟

**جواب:** (الف) صورت مسئلہ کی وضاحت، نیز تلقی بالجلب اور تلقی بالرکبان کا معنی:

احتکار کی صورت یہ ہے کہ انسان غلہ یا گھاس کو اس غرض سے روک لے کہ جب قیمتیں گراں ہو جائیں گی، تو فروخت کروں گا۔ اس کے حکم میں احناف کے آئندہ ثلاثہ کا اختلاف ہے۔

تلقی بالجلب: کوئی تاجر باہر سے سامان تجارت فروخت کرنے کے لیے شہر میں آ رہا ہے، اور کوئی شخص اس کے نہیں داخل ہونے سے پہلے ہی اس سے ملاقات کرے اور وہ سامان تجارت اس سے خرید لے، تاکہ وہ بعد بیس شہر والوں کو مہنگا بیچے، ایسا کرنے سے بیع تو ہو جائے گی، لیکن مکروہ ہو گی۔

تلقی رکبان: کلکی رکبان کے متعلق حضرات مشارخ فرماتے ہیں کہ تلقی رکبان میں اگر متعلقی

تاجروں سے شہر کا بھاؤ چھپا دے یا کم خام میں ان سے لے لے، تو یہ ان تاجروں کے ساتھ غداری ہو گی اور غداری کرنا حرام ہے۔ لہذا اس صورت میں جا ہے اہل شہر کو ضرر ہو یا نہ ہو، تلقی بہر حال مکروہ ہو گی۔

**(ب) ذخیرہ اندوزی اور اس کا حکم:**

امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ عموماً غلات ہی کی روک تھام ہے اہل شہر کو پریشانی لاحق ہوتی ہے، اس لیے غلات ہی سے انسان و حیوان دونوں کا قوام ہے۔ لہذا احتکار اس کے ساتھ خاص ہے، کیونکہ یہی لوگوں میں متعارف ہے۔

امام ابو یوسف رحمہ اللہ تعالیٰ کے ہاں ہرودہ چیز جس سے اہل شہر کو ضرر ہو، وہ احتکار میں داخل ہو گی، خواہ وہ غلہ ہو یا سونا اور یا چاندی۔ چونکہ ضرر ان تمام چیزوں میں موجود ہے، لہذا اسی کا اعتبار ہو گا۔

امام محمد زحمه اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ عام طور پر کپڑے وغیرہ نہ ملنے سے لوگ پریشان نہیں ہوتے ہیں اور نہ ہی کپڑے روزمرہ کی ضروریات اور خرید فروخت میں شامل ہیں، اس لیے کپڑوں میں احتکار نہیں ہو گا اور باقی اشیاء میں ہو گا۔

## قسم ثانی.....أصول فقہ

سوال نمبر 4:- (وَعَلَى الْفَضْلِ رُسُلُهُ مُصَلِّيَّا) لَمَّا كَانَ أَجَلُ النِّعَمِ الْوَاصِلَةَ إِلَى الْعَبْدِ هُوَ دِيْنُ الْإِسْلَامِ وَيَهُ التَّوَصُّلُ إِلَى التَّعْيِمِ الدَّائِمِ فِي دَارِ السَّلَامِ وَذَلِكَ بِتَوْسُّطِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَارَ الدُّعَاءُ لَهُ تَلَوَ الشَّاءَ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى فَأَرْدَفَ الْحَمْدَ بِالصَّلُوةِ

(الف) عبارت کی تشكیل اور ترجمہ کریں؟

(ب) مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسم مبارک کی تصریح کیوں نہ کی؟  
دونوں جواب تحریر کریں؟

~~جواب:~~ (الف) اعراب بر عبارت اور ترجمہ عبارت:

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالنِّعَمُ مُبَلَّغَةٌ مِّنْ أَنْفُسِ الْعِبَادِ

جب بندے تک بینخی والغتوں میں سے بڑی نعمت دین اسلام تھی اور اس سے وصل حاصل ہوتا ہے، ہمیشہ کی نعمتوں کی سلامتی کے ہمراں اور یہ نعمت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے واسطے سے حاصل ہوئی، اس لیے اللہ تعالیٰ کی شاء کے بعد رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے دعا کرنا واجب ہوا، تو اس لیے حمد کے بعد صلوٰۃ کا ذکر کیا۔

(ب) مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ کے صراحتاً رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر نہ کرنے کی وجہ:

۱- جب اہل عرب کسی کی عظمت بیان کرتے ہیں، تو اب اس کا نام نہیں لے بلکہ کوئی وصف یا صفت بیان کر دیتے ہیں، یہاں بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عظمت و فضیلت کو مر نظر رکھتے ہیں، آپ کا اسم گرامی ذکر نہیں کیا۔

۲- نام وہاں ذکر کیا جاتا ہے، جہاں التباس کا خوف ہو اور افضل الرسل سے بدھتا آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی مراد ہیں، اس لیے نام ذکر نہ کی ضرورت نہ رہی۔

سوال نمبر 5:- الكتاب مرتب على مقدمة و قسمين، لأن المذكور فيه إمام من مقاصد الفن أو لا، الثاني المقدمة، والأول إما أن يكون البحث فيه عن الأدلة وهو القسم الأول، أو عن الأحكام وهو القسم الثاني۔

(الف) بامحاورہ ترجمہ کریں؟

(ب) واعلم أن التعريف إما حقيقى وإما اسمى، تعريف کی دونوں قسموں کی وضاحت کریں؟

(ج) توضیح کس کتاب کی شرح ہے؟ متن اور ماتن دونوں کا نام لکھیں؟

جواب: (الف) ترجمہ عبارت: کتاب مرتب ہے ایک مقدمہ اور دو قسموں پر، اس لیے کہ جو کچھ مذکور ہے اس کتاب میں یا توفن کے مقاصد کے قبیل سے ہو گا یا نہیں ہو گا، ثانی مقدمہ ہے۔ اول یا توفیق اس میں اذل سے ہو گی اور وہ قسم اول ہے، اور یا احکام سے ہو گی، وہ قسم ثانی ہے۔

(ب) تعریف حقیقی اور تعریف اسی کی وضاحت:

واضح جب کسی شیء کا کوئی نام وضع کرنا چاہتا ہے، تو پہلے اس شیء کا تصور و تعقل کرتا ہے پھر یہ متصورہ معقل دو حال سے خالی نہیں ہو گا، واضح کا معقل اس شیء کی نفس حقیقت ہو گی یا دوسری چیز ہو گی، اب اگر واضح کے معقل (مکی اسم) کی ماہیت حقیقیہ کی تعریف اس حقیقت سے کہ ماہیت حقیقیہ ہے، یہ تعریف تعریف حقیقی ہو گی۔ اگر اس کے مفہوم کی تعریف کی جائے بایس طور کہ اس کی وضاحت مقصود ہو یا اس چیز کی تعریف ایسی ہو جس کو واضح نے متصور کیا ہے قطع نظر اس کے کہ اس کے لیے نفس الامر میں حقیقت و ماہیت سُمیٰ تعلق نہیں ہے، ان دونوں صورتوں میں اس تعریف کو تعریف اسی کہیں گے۔

(ج) توضیح کس کتاب کی شرح، متن اور ماتن دونوں کا نام:

توضیح، تتفییع کی شرح ہے۔ متن کا اسم گرامی صدر الشریعہ علامہ عبد اللہ بن مسعود ہے۔ شارح کا نام: مسعود بن عمر المعروف علامہ سعد الدین تفتازی ہے۔

سوال نمبر 6:- *نَقَلَ لِلْمُضَافِ تَعْرِيفَيْنِ، صَبُورٍ وَمُزِيَّفًا وَلِلْمُضَافِ إِلَيْهِ تَعْرِيفَيْنِ صَرَحَ بِتَزْيِيفِ أَحَدِهِمَا دُونَ الْأَخْرِ، ثُمَّ ذَكَرَ مِنْ عِنْدِهِ تَعْرِيفَيْنِ ثالثَيْنِ* (الف) عبارت کی تشكیل اور ترجمہ تحریر کریں؟

(ب) فقہ کی تینوں تعریفیں قلم بند کریں؟

جواب: (الف) اعراب و ترجمہ عبارت:

مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ نے مضاف کی دو تعریفیں کی ہیں یعنی مقبول اور غیر مقبول اور مضاف الیہ رہی دو تعریفیں کی ہیں۔ تصریح ان دونیں نے ہر ایک کے غیر مقبول ہونے کی نہ کی۔ پھر مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف سے تہہری تعریف بھی کی ہے۔

(ب) فقہ کی تین تعریفات:

1- *الْفِقْهُ مَعْرِفَةُ النَّفْسِ مَلَّهَا وَعَلَيْهَا عَمَّلًا* یعنی فقہ نفس کا ان اعمال کو جاننا ہے، نفس کے لیے مفید اور جو نفس کے لیے مضر ہیں۔

۲- **الْفِقْهُ الْعِلْمُ بِالْأَحْكَامِ الشَّرِعِيَّةِ الْعَمَلِيَّةِ مِنْ أَدَلَّهَا التَّفْصِيلَيَّةُ** یعنی فقہ نام ہے ان احکام شرعیہ عملیہ کے جانے کا جواہر تفصیلیہ سے حاصل ہوں۔ ادله تفصیلیہ سے مراد کتاب، سنت، اجماع اور قیاس ہیں۔

۳- **هُوَ الْعِلْمُ بِكُلِّ الْأَحْكَامِ الشَّرِعِيَّةِ الْعَمَلِيَّةِ الَّتِي قَدْ ظَهَرَ نَزُولُ الْوَحْيِ بِهَا وَالَّتِي إِنْعَقَدَةُ الْإِجْمَاعِ عَلَيْهَا مِنْ أَدَلَّهَا مَعَ مَلْكَةِ الْإِسْتِبْنَاطِ الصَّحِيحِ مِنْهَا**۔ یعنی ان تمام احکام شرعیہ عملیہ کے جانے کا نام ہے، جن پر وحی کا نزول ظاہر ہوا ہو اور ان احکام شرعیہ عملیہ کے جانے کا نام ہے، جن پر اجماع منعقد ہوا ہو بایں طور کہ یہ علم ان کے ادله سے حاصل ہو اور اس کے ساتھ ساتھ ان احکام استنباط صحیح کا ملکہ بھی حاصل ہو۔

☆☆☆

الاختبار السنوي، شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

(أيام اربعين) السنة الأولى للطلاب السنة ١٤٣٣هـ

#### الورقة الرابعة: أصول الحديث وأصول التحقيق

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات مجموع الارقام: ۱۰۰

نوت: دونوں قسموں میں سے دو دو سوالات کا حل مطلوب ہے۔

#### القسم الأول..... أصول الحديث

السؤال الأول: - (الف) حدیث مشہور کی تعریف لکھیں اور بتائیں کہ اس حدیث مشہور کی

کی وجہ کیا ہے؟ ۱۰

(ب) فہماء کے نزدیک حدیث مشہور کی تعریف کیا ہے اور اس کی وجہ تسمیہ کیا ہے؟ ۱۵

(ج) بعض حضرات نے مستفیض اور مشہور میں ایک نسبت بیان کی ہے وہ کیا ہے؟ ۵

السؤال الثاني: - وکھا ایں الأقسام الأربع المذکورة سوی الأول وهو المتوتر

احادیث

(الف) ترجمہ کریں اور اقسام اربع کی وضاحت کریں؟ ۱۵

(ب) خبر واحد کی لغوی و اصطلاحی تعریف کریں اور اس کی دو قسموں مقبول و مردود کی وضاحت

کریں؟ ۱۰

السؤال الثالث: - ثم الغرابة إما أن تكون في أصل السندي أى في الموضع

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچجات) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2022ء ۲۳۹

الذی یدور الإسناد علیہ و یرجع ولو تعدد الطرق إلیہ و ہو طرفہ الذی فیہ  
الصحابی . 2023

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟  $15 = 8 + 7$

(ب) فرد مطلق کے کہتے ہیں تعریف کریں اور کوئی مثال ذکر کریں؟  $10$

### القسم الثاني..... أصول التحقيق

السؤال الرابع:- (الف) موضوع کے اعتبار سے تحقیق کی اقسام پر رoshni ڈالیں؟  $15$

(ب) قابل تحقیق کے کہتے ہیں اور یہ کس اعتبار سے ہوتی ہے؟  $10$

السؤال الخامس: (الف) لائبریری میں موجود کتب کی اقسام کا مختصر تذکرہ کریں؟  $15$

(ب) لائبریری سے کتاب لینے کے کوئی سے چار اصول ذکر کریں؟  $10$

السؤال السادس:- نامناسب موضوعات میں سے کوئی سے پانچ موضوعات کا مختصر مگر جامع

خاکہ ذکر کریں؟  $25$



درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء سال 2022

### چوہا پرچہ: اصول حدیث و اصول تحقیق

#### حصہ اول: اصول حدیث

السؤال الأول:- (الف) حدیث مشہور کی تعریف لکھیں اور بتائیں کہ سے حدیث مشہور کہنے کی وجہ کیا ہے؟

(ب) فقہاء کے نزدیک حدیث مشہور کی تعریف کیا ہے اور اس کی وجہ تسمیہ کیا ہے؟

(ج) بعض حضرات نے مستفیض اور مشہور میں ایک نسبت بیان کی ہے وہ کیا ہے؟

جواب: (الف) حدیث مشہور کی تعریف اور اس کی وجہ تسمیہ:

حدیث مشہور وہ ہے، جس کے ہر طبقہ (زمانہ) میں کم از کم تین راوی ضرور ہوں اور زائد اس قدر ہوں کہ متواتر کی تمام شرائط کو میٹنے ہوں۔

چونکہ یہ حدیث دیگر کے مقابلہ میں زیادہ معروف و عام ہے، اس لیے اسے مشہور کہا جاتا ہے۔ اس کا منکر کافر نہیں ہوتا بلکہ گمراہ ہوتا ہے۔

## (ب) فقهاء کے ہاں حدیث مشہور کی تعریف اور وجہ تسمیہ:

وہ حدیث جو عصر صحابہؓ بر واحد کی طرح ہو مگر دوسرے یا تیسرے دور میں مشہور ہو جائے اور ملت اسلامیہ اسے قبول کر لے حتیٰ کہ متواتر کی طرح ہو جائے اور ہم تک پہنچ چیزے مسعود علی الحفیں اور زنا کی صورت میں رجم کرنا۔

وجہ تسمیہ: حدیث مشہور کو مشہور اس کی شہرت کی بنا پر کہا جاتا ہے۔

## (ج) مستفیض اور مشہور کی نسبت میں فرق:

مستفیض اور مشہور کے درمیان تساوی کی نسبت ہے یعنی دونوں ایک دوسری کے افراد پر برابر طور پر صدق آتی ہیں۔

السؤال الثانی: - وکلہا أی الأقسام الأربع المذکورة سوى الأول وهو المتواتر  
احاد

(الف) ترجمہ کریں اور اقسام اربعہ کی وضاحت کریں؟

(ب) خبر واحد کی نقوی و ابطال اور تعریف کریں اور اس کی دو قسموں مقبول و مردود کی وضاحت کریں؟

جواب: (الف) ترجمہ عبارت اور اقسام اربعہ کی وضاحت:

ترجمہ: یہ سب کی سب یعنی اقسام اربعہ مذکورہ پہلی کے سوا، جو کہ مخواز ہے سب آحاد ہیں۔

۱- خبر متواتر: یہ یقین کا فائدہ دیتی ہے اور یہی اس کا حکم بھی ہے اور اس کی شرائط میں سے ایک شرط بھی ہے لیکن یہ شرط خبر متواتر کے تحقق کے اعتبار سے ہے۔

۲- خبر آحاد: یہ وہ ہوتی ہے، جس کے لیے دو سے زائد طرق مخصوص ہوتے ہیں۔ اس کے واضح ہونے کی وجہ سے اسے خبر مشہور کہا جاتا ہے۔

۳- خبر عزیز: وہ خبر ہے کہ جسے ہر زمانہ میں دو سے کم راوی روایت نہ کریں۔ اس کا نام یا تو قیل

الوجود ہونے کی وجہ سے ہے یا اس کے طریق تالی سے پائے جانے کی بناء پر قوی ہونے کی وجہ سے ہے۔

خبر عزیز، خبر صحیح کے لیے شرط نہیں ہے، خلاف ہے اس کا جس نے یہ گمان کیا ہے اور وہ ابو علی جبائی معتزلی ہے۔

۴- غریب: وہ خبر ہے، جس کی روایت میں شخص واحد متفرد ہو اور یہ تفرد خواہ سند کے کسی مقام میں ہو۔

السؤال الثالث: - ثُمَّ الْغَرَابَةُ إِمَّا أَنْ تَكُونَ فِي أَصْلِ السَّنْدِ أَيْ فِي الْمَوْضِعِ

الَّذِي يَدْوُرُ الْأَسْنَادَ عَلَيْهِ وَيَرْجِعُ وَلَوْ تَعَدَّتِ الْطُّرُقُ إِلَيْهِ وَهُوَ طَرْفُهُ الَّذِي فِيهِ  
الصَّحَابِيُّ .

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟  
(ب) فرد مطلق کے کہتے ہیں تعریف کریں اور کوئی مثال ذکر کریں؟

جواب: (الف) اعراب بر عبارت اور ترجمہ عبارت:

اعراب اور پرلگادی یے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:  
پھر غرابت یا تواصل سند میں ہو گی یعنی اس مقام پر ہو گی جس مقام پر سند کامدار ہوتا ہے، اور جب جگہ  
سند کے لیے مرجع ہوتی ہے اگرچہ اس کے طرق متعدد ہو جائیں۔ یہ وہ طرف ہے جس میں صحابی ہو۔

(ب) فرد مطلق کی تعریف اور مثال:

تعریف: پھر اس بحث کی تعریف ہے جسے اکیلا تابعی صحابی سے روایت کرے اگرچہ اس تابعی  
سے روایت کرنے والے متعدد روایات ہوں، اسے فرد مطلق کہتے ہیں۔

مثال: جس طرح حدیث: لعن رواہ حدیث پاک جسے اکیلا تابعی صحابی سے روایت کرے صرف حضرت عبداللہ  
بن دینار رحمہ اللہ تعالیٰ (تابعی) نے حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما (صحابی) سے روایت کیا ہے۔

القسم الثانی..... أصول التحقیق

السؤال الرابع:- (الف) موضوع کے اعتبار سے تحقیق کی اقسام ایں۔

(ب) قابل تحقیق کے کہتے ہیں اور یہ کس اعتبار سے ہوتی ہے؟

جواب: (الف) موضوع کے اعتبار سے تحقیق کی اقسام:

موضوع کے اعتبار سے تحقیق کی بہت سی اقسام ہیں۔ کسی بھی دینی، لغوی، حسابی، منطقی، تحریکی،  
معاشرتی، بنا تاتی، حیاتیاتی، فلکیاتی، ارضیاتی، مالی و اقتصادی، انتظامی، انجینئرینگ، فارمیسی، کمپیوٹر یا ان جیسے  
دیگر نظریاتی و اطلاقی موضوعات پر تحقیق ہو سکتی ہے۔ یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ موضوع کے لحاظ سے  
تحقیقات کی اقسام دراصل علم و معرفت کی انواع کے لحاظ سے مختلف ہو جاتی ہیں۔ ہر موضوع اپنے اندر کئی  
فروعات کو سمیٹنے ہوئے ہوتا ہے، مثلاً: لغت کے میدان میں بیسیوں مختلف موضوعات پر تحقیق ہو سکتی ہے  
شاعری، ناول، ڈرامہ، افسانہ، اصوات، حروف: صرف، نحو، تاریخ، لغت، معاجم، علم لغت نویسی، ترجمہ اور  
زبان کی تعلیم وغیرہ گویا کہ، ہر موضوع کے تحت بیسیوں فروعات اور ہر فرع کے ساتھ بیسیوں عنوانات، اور  
ہر عنوان کے ساتھ بیسیوں اقسام ہوتی ہیں، اور ہر قسم کے مزید کئی شعبے بن جاتے ہیں۔ اس طرح ہزاروں

م موضوعات ایسے ہیں جنہیں تحقیق کامیابی بنایا جاسکتا ہے۔

### (ب) تقابلی تحقیق اور اس کے وقوع کا اعتبار:

اس قسم کی تحقیق میں دو شخصیات یا دوریاں توں، دو زنانوں، دو کتابوں، دو فلسفوں، دو طرح کے اسالیب یا ایک نوع کے دو امور کے درمیان موازنہ کیا جاتا ہے۔ اس موازنے کی دو جہتیں ہوتی ہیں: ایک جہت مشابہت اور دوسری جہت اختلاف۔ مگر محقق صرف مشابہت کے پہلو یا صرف اختلاف کے پہلو کو بھی موضوع تحقیق بناسکتا ہے۔

السوال الخامس: - (الف) لا بیریری میں موجود کتب کی اقسام کا مختصر تذکرہ کریں؟

(ب) لا بیریری سے کتاب لینے کے کوئی سے چاہا صول ذکر کریں؟

جواب: (الف) لا بیریری میں موجود کتب کی اقسام:

لا بیریری میں موجود مصادر و مراجع اور کتب کو درج ذیل اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

### 1- عمومی دائرۃ المعارف: (General Encyclopedias)

ایسے انسائیکلو پیڈیا جن میں مختلف علمی، معاشرتی، اور ادبی م موضوعات سے متعلق معلومات کٹھی کی جائیں "عمومی دائرۃ المعارف" (General Encyclopedias) کہلاتے ہیں۔ ان میں معاجم کی طرح حروف تہجی کی ترتیب پر م موضوعات کو مرتب کیا جاتا ہے۔ جیسے انسائیکلو پیڈیا برٹانیکا (Encyclopaedia Britannica)، امریکن انسائیکلو پیڈیا (Americana)، عالمی انسائیکلو پیڈیا (International Encyclopedia) اور اردو دائرۃ معارف اسلامیہ، مطبوعہ بخاری، یونیورسٹی لاہور وغیرہ۔

### 2- مخصوص دائرۃ المعارف: (Specialized Encyclopedia)

ایسے دائرۃ المعارف جن میں مختلف شعبہ ہائے زندگی میں سے کسی ایک پر تفصیلی معلومات فراہم کی جائیں "مخصوص دائرۃ المعارف" (Specialized Encyclopedia) کہلاتے ہیں، جیسے انگلش زبان و ادب کا انسائیکلو پیڈیا (Encyclopedia of English Literature)، تعلیم کا انسائیکلو پیڈیا (Encyclopedia of Education)، معاشرتی علوم کا انسائیکلو پیڈیا (Encyclopedia of Social Sciences)، تاریخ کا انسائیکلو پیڈیا (Encyclopedia of History) اور دین و اخلاق کا انسائیکلو پیڈیا (Encyclopedia of Religion and Ethics) عربی زبان میں بھی بہت سے مخصوص انسائیکلو پیڈیا "موسوعہ" اور

”دارۃ المعارف“ کے نام سے تیار کیے گئے ہیں۔

### 3- عمومی معاجم: (General Dictionaries)

ایسی لغات و قوامیں جن میں کسی ایک موضوع پر اکتفانہ کیا جائے، انہیں عمومی معاجم کہا جاتا ہے۔ ان لغات میں بعض اوقات ایک ہی زبان استعمال کی جاتی ہے یعنی ایک زبان کے مفردات کی تشریع اسی زبان میں کی جاتی ہے۔ جیسے انگلش سے انگلش لغت۔ بعض اوقات لغت میں دو زبانیں استعمال کی جاتی ہیں یعنی ایک زبان میں مفردات ذکر کیے جاتے ہیں اور دوسری زبان میں ان کی تشریع کی جاتی ہے۔ جیسے انگلش سے عربی لغت، بعض اوقات لغت میں تین زبانیں بھی استعمال کی جاتی ہیں۔ ایسی لغات میں ایک زبان میں مفردات کا ذکر ہوتا ہے اور دو زبانوں میں ان کی تشریع کی جاتی ہے، جیسے انگلش سے فارسی اور عربی لغت۔

### 4- خصیص معاجم: (Specialized Dictionaries)

ایسی لغات جن میں کسی مخصوص موضوع پر معلومات فراہم کی جائیں، انہیں مخصوص معاجم (Specialized Dictionaries) کہا جاتا ہے جیسے لغوی اصطلاحات کی ڈکشنری، اصطلاحات ریاضیات کی ڈکشنری، اصطلاحات کمپیوٹر کی ڈکشنری، طبی اصطلاحات کی ڈکشنری، اسلامی اصطلاحات کی ڈکشنری اور تعلیمی ڈکشنری وغیرہ۔ علوم و فنون کی تمام شاخوں میں ایک یا دو زبانوں پر مشتمل مخصوص معاجم موجود ہیں۔ یہ معاجم کسی فن سے متعلق کسی خاص اصطلاح کا بخشنہ سردیتی ہیں جبکہ عام لغوی معاجم میں یہ اصطلاحات اتنی آسانی سے دستیاب نہیں ہوتیں۔

### 5- سالانہ کارکردگی پر مبنی کتب: (Year Books)

بہت سے حکومتی اور غیر حکومتی ادارے ہر سال کے اختتام پر سالانہ رپورٹس شائع کرتے ہیں۔ بہت سے اعداد و شمار اور سالانہ کارکردگی پر مشتمل ہوتی ہیں۔ ان کتابوں کے ذریعے بہت سی جدید معلومات اور مستند اطلاعات حاصل کی جاسکتی ہیں۔

### 6- سوانح عمریاں: (Biographies)

سوانح عمریاں کسی بھی میدان میں کارہائے نمایاں سر انجام دینے والی ماہنماز شخصیات کے متعلق معلومات فراہم کرتی ہیں۔ یہ شخصیات مختلف زمانوں میں مختلف علاقوں میں زندگی گزارتی ہیں، لیکن ان سوانح عمریوں کے ذریعے ان کے حالات تک رسائی حاصل کی جاسکتی ہے۔

#### (ب) لابریری سے کتاب لینے کے چار اصول:

کتب خانوں سے کتاب کا حصول مخصوص نظام کے تحت ہوتا ہے۔ لابریریوں کے منتظمین یہ نظام

خود طے کرتے ہیں۔ جس کی وجہ سے اس نظام میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ البتہ اس سٹم کے مشترکہ عناصر درج ذیل ہیں:

### 1- کتاب حاصل کرنے کی شرائط:

کتب خانوں میں طالب علم کو کتاب جاری کرنے کے لیے لا بیری کا رُڈ کی شرط لگائی جاتی ہے۔

بعض کتب خانے یونیورسٹی کا رُڈ قبول نہیں کرتے بلکہ لا بیری کا رُڈ پر اصرار کرتے ہیں۔

### 2- کتاب حاصل کرنے کے اوقات:

بعض کتب خانوں میں کتاب حاصل کرنے کے اوقات معین ہیں۔ ان اوقات سے پہلے اور بعد میں

کتاب جاری نہیں کی جاتی۔

### 3- لا بیری سے حاصل کردہ کتابوں کی تعداد:

لا بیری سے ایک ہی وقت میں کتابیں حاصل کرنے کے لیے کتابوں کی تعداد مختص کی جاتی ہے۔

اس مقرر کردہ تعداد سے زیادہ کتابیں کوئی طالب علم یا استاذ حاصل نہیں کر سکتا ہے۔

### 4- کتاب واپس کرنے کی مدت:

لا بیری سے حاصل کردہ کتاب کو ایک، حصر عرصہ میں واپس کرنا ضروری ہوتا ہے۔ یہ مقررہ مدت کبھی ایک ہفتہ، کبھی دو ہفتے، کبھی ایک مہینہ اور کبھی ایک سال پر تھا ہوتی ہے۔

**السؤال السادس:-** نامناسب موضوعات میں سے کوئی سے پانچ موضوعات کا مختصر مگر جامع

خاکہ ذکر کریں؟

**جواب:-** نامناسب موضوعات میں سے کوئی سے پانچ موضوعات:

محقق کو مندرجہ ذیل موضوعات انتخاب کرنے سے اجتناب کرنا چاہیے:

### 1- سوانح عمری:

کسی شخص کی سیرت و سوانح کو موضوع تحقیق بنانے سے گریز کرنا چاہیے کیونکہ یہ اصلی اور تخلیقی تحقیق نہ ہوگی، بلکہ ایک یا ایک سے زیادہ مصادر سے مخفی نقل کا ایک مجموعہ کہلانے گی۔ البتہ ایک شخص کی سیرت کا دوسرے شخص کی سیرت کے ساتھ موازنہ و تقابل کیا جاسکتا ہے۔ اسی طرح کسی شخصیت کے انسانی، سیاسی یا ادبی پہلو کو موضوع تحقیق بنایا جاسکتا ہے۔ یا کسی فرد کی شخصیت کے کسی ایک زاویے، معاشرے پر اس کے اثرات یا اس کے علمی کارناموں میں کسی ایک کارنامے یا اس کی تالیفات میں سے کسی ایک کو موضوع تحقیق بنایا جاسکتا ہے۔ سب سے اہم اور ضروری بات یہ ہے کہ آپ کی تحقیق میں کوئی منفرد اور نئی چیز سامنے

۱۱، 2023ء

## ۲- انتہائی نئے موضوعات:

محقق کو ایسے موضوعات کا انتخاب نہیں کرنا چاہیے جو بہت جدید ہوں یا جن کے بارے میں زیادہ معلومات میسر نہ ہوں یا جن کے بارے میں بہت کم لکھا گیا ہو۔ آپ ایسے موضوع کے بارے میں کیا مقالہ لکھ سکتے ہیں جس کے ماحرین بھی اس کے بارے میں زیادہ نہیں جانتے۔ ”اکتسب فیما تعرف وابتعد عما لا تعرف“، ”لکھو جس کے بارے میں جانتے ہو، دوسرے جس کے بارے میں نہیں جانتے ہو۔

## ۳- انتہائی فنی موضوعات:

اگر آپ نے یونیورسٹی سے ادب، تعلیم یا معاشرتی علوم (Social Sciences) میں ایم اے کیا ہے، تو آپ ”جمس کی قوت مدافعت“، ”مرنخ پر زندگی کے امکانات“، ”ایکٹرونک کمپیوٹر کی جدید ڈیزائنگ“ جیسے دیگر سائنس اور انسکی م موضوعات کے بارے میں کیسے لکھ سکتے ہیں۔ ہزاروں موضوعات ایسے ہیں جن کے بارے میں تحقیق کرنا ہر شخص کے بس کی بات نہیں ہوتی، کیونکہ وہ اس کی استعداد سے بالاتر اور اس کے تخصص سے خارج ہوئے ہیں۔

## ۴- جذباتی موضوعات:

کئی ایسے موضوعات ہیں جن کے بارے میں ہم انصاف اور جانبداری کے ساتھ لکھنہیں پاتے کیونکہ ہماری ان سے جذباتی وابستگی ہوتی ہے۔ اگر کوئی محقق ان موضوعات پر کھتے تو تحقیق کرنے پر مجبور ہو جائے تو پھر اسے اپنے جذباتی پہلو پر مکمل کنٹرول کرنا ہو گا، اور انتہائی مکملہ حد تک انساف اور عقلی تقاضوں کو سامنے رکھتے ہوئے تحقیق کرنا ہو گی، کیونکہ کسی بھی علمی تحقیق کے لیے غیر جانبداری اور انسان پرندی بنیادی شرط ہے۔

## ۵- تلخیص:

ایسے موضوع کے انتخاب سے اجتناب کیجیے جو دوسروں کی تحریروں کا خلاصہ معلوم ہو۔ ایک تحقیق کا کئی مصادر و مراجع سے اخذ شدہ مکمل و مدلل مطالعے پر مشتمل ہونا ضروری ہے۔ جبکہ خلاصہ نویسی میں کوئی تحقیق نہیں ہوتی بلکہ ایک محقق طالب علم کے لیے کسی طرح مناسب نہیں کہ وہ براہ راست تلخیص نویسی کو مقامی کا موضوع بنائے، کیونکہ ٹرم پیپر میں بھی آپ کے مصادر و مراجع کی تعداد دس سے بیس کے درمیان ہونی چاہیے جبکہ خلاصہ نویسی کے مصادر و مراجع نہیں ہوتے۔

## الاختبار السنوي، شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

(أيام اے عربی و اسلامیات) السنة الاولی للطلاب السنة ۱۴۲۳ھ

## الورقة الخامسة: الحديث الشريف - ۱

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

الملحوظة: أجب عن ثلاثة فقط

السؤال الأول: - عن انس بن مالك قال كانوا قد اداروا ان يضرموا بالنقوس وان

يرفعوا نار الاعلام الصلوة حتى رأى ذلك الرجل تلك الرؤيا فامر بلال ان يشفع الاذان

وينبئ الاقامة

(الف) حديث شريف پر اعراب لگا کر اردو میں ترجمہ کریں؟  $20 = 10 + 10$ 

(ب) حديث شريف میں شفع اور وتر سے کیا مراد ہے؟ ۵

(ج) اقامت کی کیفیت کے بارے میں اختلاف ائمہ مع دلائل بیان کریں؟ ۹

السؤال الثاني: - عن عبد الله بن محمد عن أبيه عن جده قال اتيت النبي صلى الله عليه وسلم فأخبرته كيف رأيت الاذان فقال التمرين على بلال فإنه اندى صوتا منك فلما اذن بلال ندم عبد الله فلما ندم رسول الله صلى الله عليه وسلم ان يقيم فلما تضاد هذان الحديثان اردنا ان نلخص حكم هذا الباب من طريق النظر لنستخرج به من القولين قوله صحيحا

(الف) حديث شريف کی تشكیل اور ترجمہ کریں؟  $20 = 10 + 10$ 

(ب) کیا ایک شخص کا اذان پڑھنا اور دوسرے کا اقامت کہنا جائز ہے؟ اس بارے میں اختلاف ائمہ اور نظر طحاوی بیان کریں؟ ۱۳

السؤال الثالث: - عن ابن عمر أنه كان إذا جدبه السير جمع بين المغرب والعشاء بعدهما يغيب الشفق ويقول أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا جدبه السير جمع بينهما

(الف) حديث شريف کا ترجمہ کریں نیز امام ابوحنیفہ اور رضا حبیب رحمہم اللہ کے نزدیک شفت کا معنی بیان کریں؟  $18 = 6 + 6 + 6$ 

(ب) کیا جمع میں الصلاۃ تین جائز ہے؟ امام مالک و امام شافعی کا موقف لکھ کر احتجاف کی طرف سے

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچھ جات) ۲۵۷ درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء 2022)

حدیث مذکور کا جواب تحریر کرئیں؟  $15 = 5 + 5 + 5$

السوال الرابع:- عن عائشة قالت كأن رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا الفتح  
الصلوة يرفع يديه حذو منكبيه ثم يكبر ثم يقول سبحانك اللهم وبحمدك وبارك  
اسمك وتعالى جدك ولا الله غيرك .

(الف) حدیث شریف کی تکمیل اور ترجمہ کریں؟  $20 = 10 + 10$

(ب) کیا شانے کے ساتھ مزید اذکار کو ملانا جائز ہے؟ اس بارے میں ائمہ احتاف کا اختلاف تفصیل  
بیان کریں؟

☆☆☆☆

درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء سال 2022

پانچواں پرچہ: شرح معانی الآثار

السوال الأول:- عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ كَانُوا قَدْرَارَ أَدْوَأْ أَنْ يَضْرِبُوا بِالنَّاقُوسِ وَإِنْ  
يَرْفَعُوا نَارًا لِإِعْلَامِ الصلوة حَتَّى رَأَى ذَلِكَ الرَّجُلُ تِلْكَ الرُّؤْيَا فَأَمْرَ يَلَّا أَنْ يَشْفَعَ الْأَذَانَ  
وَيُوَتِّرَ الْإِقَامَةَ .

(الف) حدیث شریف پر اعراب لگا کر اردو میں رترجمہ کریں؟

(ب) حدیث شریف میں شفع اور وتر سے کیا مراد ہے؟

(ج) اقامت کی کیفیت کے بارے میں اختلاف ائمہ مع دلائل بیان کریں؟

**جواب:** (الف) اعراب بر حدیث اور ترجمہ حدیث:

اعراب اوپر لگا دیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا: لوگوں نے ارادہ کیا کہ نماز کا  
اعلان کرنے کے لیے وہ ناقوس بجا میں، یا آگ بلند کریں، حتیٰ کہ ایک شخص نے خواہ یہ اذان خواب میں  
ملاحظہ کی، پھر حضرت بلال رضی اللہ عنہ کو حکم دیا گیا کہ وہ اذان دو دو بار اور اقامت ایک بار کہیں۔

(ب) شفع اور وتر کا مفہوم:

شفع: یہ لفظ ملائی مجرد صحیح ازباب فتح یفتح کا مصدر ہے، جس کا معنی ہے: تکرار، ملانا، جوڑنا اور دو  
پر تقسیم ہوتا۔

وتر: یہ بھی ملائی مجرد مثالی واوی کا مصدر ہے، اس کا معنی ہے: طاق اور ایسا اسم عدد جو دو پر تقسیم نہ

(ج) اقامت کی کیفیت کے حوالے سے مذاہب آئمہ:

اقامت میں کلمات کی تعداد کے حوالے سے تین مذاہب ہیں:

۱- امام مالک اور اہل مدینہ کے ہاں کلمات اقامت دس ہیں۔ لفظ اللہ "اکابر" دو مرتبہ، شہادتین دو بار، جعلتین دو بار، قَدْ قَامَتِ الصلوٰۃ ایک بار، لفظ اللہ "اکابر" دو بار اور کلمہ توحید "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" ایک بار۔

دلیل: حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ کلمات اذان دو بار اور کلمات اقامت ایک ایک

بڑ کہہ۔  
۲- امام احمد، امام شافعی، امام اسحاق بن راہویہ، امام حسن بصری اور اہل شام کا موقف ہے کہ کلمات اقامت لیکے ہیں۔ اذان کے ہاں صرف "قَدْ قَامَتِ الصلوٰۃ" دو بار ہے اور باقی کلمات مذہب اول کی مشل ہیں۔

دلیل: حضرت انس رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ حضرت بلال رضی اللہ عنہ کو حکم دیا گیا کہ وہ اذان کے کلمات دو دو بار اور اقامت کے کلمات ایک ایک بار کہیں اور "قَدْ قَامَتِ الصلوٰۃ" دو بار کہیں۔ اس طرح یہ گیارہ کلمات ہوئے۔

۳- امام ابو حنیفہ، سفیان ثوری اور اہل کوفہ رحمہم اللہ تعالیٰ کے ہاں کلمات اقامت سترہ ہیں۔ پندرہ کلمات اذان اور دو بار قَدْ قَامَتِ الصلوٰۃ۔

دلیل: حضرت عبد اللہ بن زید رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ خواب میں کلمات بیرثی شنی ہیں، کیونکہ حضرت بلال رضی اللہ عنہ نے اقامت شنی شنی کی ہے۔

السوال الثاني:- عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَخْبَرْتُهُ كَيْفَ رَأَيْتُ الْأَذَانَ فَقَالَ الْقِهْنَ عَلَى بِلَالٍ فَإِنَّهُ أَنْدَى صَوْتًا مِنَ الْقَوْلَيْنَ قَوْلًا صَحِيْحًا

(الف) حدیث شریف کی تکمیل اور ترجمہ کریں؟

(ب) کیا ایک شخص کا اذان پڑھنا اور دوسرے کا اقامت کہنا جائز ہے؟ اس بارے میں اختلاف ائمہ اور نظر طحاوی بیان کریں؟

## جواب: (الف) اعراب حدیث اور ترجمہ حدیث:

اعراب اور لگادیے گئے اور ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت عبد اللہ بن محمد رضی اللہ عنہ اپنے والد اور وہ اپنے دادا سے نقل کرتے ہیں، انہوں نے کہا: میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو اور آپ سے عرض کیا، جو کچھ اذان کے بارے میں نے خواب میں دیکھا تھا، تو آپ نے فرمایا: تم یہ کلمات اذان بلال کو بتاؤ، کیونکہ وہ تم سے زیادہ بلند آواز ہیں، پس جب بلال نے اذان کی تو حضرت عبد اللہ پریشان ہو گئے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اقامت کہنے کا حکم فرمایا۔ جب یہ دونوں روایات متفاہ ہوئیں تو دونوں روایات میں میں سے ہم صحیح اور مناسب قول کا اخراج کریں گے۔

(ب) ایک شخص کا اذان اور دوسرے کا اقامت کہنے میں مذاہب آئندہ:

اکیل بات میں فقہاء کا اتفاق ہے کہ جو شخص اذان کہے وہی اقامت کہے گا۔ اگر ایک شخص اذان کہے اور دوسرہ اقامت کرے کہ جواز و عدم جواز میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- امام شافعی، امام احمد بن حنبل اور یاہ بن سعد رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ایک شخص اذان

پڑھے اور دوسرے کا اقامت اہم اور سرتیں ہے۔

دلیل: حضرت امام طحاوی رحمہم اللہ تعالیٰ سے منتقل ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت بلال کو اقامت کہنے سے منع کر دیا تھا، کیونکہ زیاد بن الحارث ال مدانی نے اذان پڑھی تھی، اس لیے اس کو حکم فرمایا کہ تم اقامت بھی کہو۔

۲- امام ابوحنیفہ، امام مالک اور ابراہیم تھنی رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ موذن کے علاوہ دوسرے آدمی کا اقامت کہنا جائز ہے۔ تاہم بعض کا کہنا ہے کہ موذن کی رضامندی سے جائز ہے۔

دلیل: وہ روایت ہے کہ حضرت بلال نے اذان کی اور عبد اللہ بن زید رضی اللہ عنہ کے حکم سے تکمیر کی۔

السؤال الثالث: عن ابن عمر أنه كان إذا جدبه السير جمع بين المغرب والعشاء بعد ما يغيب الشفق ويقول أن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم كان إذا جدبه السير جمع بينهما.

(الف) حدیث شریف کا ترجمہ کریں نیز امام ابوحنیفہ اور صاحبین رحمہم اللہ کے نزدیک شفق کا معنی بیان کریں؟

(ب) کیا جمع بین الصلاتین جائز ہے؟ امام مالک و امام شافعی کا موقف لکھ کر احتجاف کی طرف سے

حدیث مذکور کا جواب تحریر کریں؟

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: ابن عمر رضی اللہ عنہما سے منقول ہے کہ جب وہ سفر کا قصد کرتے تو شفق غروب ہونے کے بعد نماز مغرب اور نماز عشاء کو جمع کرتے اور یوں فرماتے: بے شک رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب سفر کا ارادہ کرتے تو دونمازوں کو اس طرح جمع کرتے تھے۔

احناف کے نزدیک شفق کا معنی:

امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے ہاں شفق وہ سفیدی ہے جو افق میں سرخی کے بعد نمودار ہوتی ہے۔ اس کے ختم ہونے پر مغرب کا وقت ختم اور عشاء کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔

صاحبین رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک شفق اس سرخی کو کہتے ہیں، جو سورج غروب ہونے کے بعد نمودار ہوئی ہے۔ جس سرخی ختم ہو جاتی ہے، تو مغرب کا وقت ختم اور عشاء کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔ فتویٰ امام صاحب کے قول پر ہے۔

(ب) دونمازوں کو جمع کرنے کے حوالے سے امام مالک اور امام شافعی کا مذہب:

جمع بین صلوٰتین کی دو اقسام ہیں:

(i) جمع صوری: دونمازوں کو ایسے ادا کرنا کہ دونماں اپنے اپنے وقت میں ہوں یعنی پہلی نماز اس کے آخری وقت میں اور دوسری نماز اس کے بالکل ابتدائی وقت میں ادا کرنا۔ یہ جائز ہے۔

(ii) جمع حقیقی: دونمازوں کو بالکل ایک نماز کے وقت میں جمع کر کے ادا کرنا یعنی نماز ظہر اور نماز عصر کو ظہر کے وقت میں یا عصر کے وقت میں ادا کرنا۔ یہ میتھ ہے۔ تاہم حج کے موقع پر مبدأ عرفات اور میدان مزدلفہ میں دونمازوں کا جمع حقیقی کے طور پر جائز ہے۔

دریافت طلب یہ مسئلہ ہے کہ دونمازوں کو جمع حقیقی کے طور پر جمع کرنے کے حوالے سے امام مالک اور امام شافعی کا مذہب کیا ہے؟

۱- امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ہر سفر، عذر اور مرض کے موقع پر دونمازوں کو جمع کرنا جائز ہے۔

۲- امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ محض مرض بطن کے عذر کے سبب دونمازوں کو جمع کرنا جائز ہے اور ہر عذر یا مرض کی وجہ سے نہیں۔

احناف کی طرف سے حدیث مذکور کا جواب:

احناف کی طرف سے حدیث مذکور کا جواب کئی طرح سے دیا گیا ہے۔

۱- یہ حدیث منسوخ ہے، اس آیت سے ان الصلوٰۃ کا نئٰ

۲- خبر واحد صریح کے مقابلہ میں آجائے تو وہ غیر معمول بہا ہوتی ہے۔

السوال الرابع: - عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا افْتَسَحَ الْمَلَوِّةَ يَرْقَعُ يَدِيهِ حَذْوَ مِنْكَبِيْهِ فَمَنْ يُكَبِّرُ ثُمَّ يَقُولُ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالَى جَدُّكَ وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ .

(الف) حدیث شریف کی تفہیل اور ترجمہ کریں؟

(ب) کیا ثناء کے ساتھ مزید اذکار کو ملانا جائز ہے؟ اس بارے میں ائمہ احتجاف کا اختلاف تفصیلیاً<sup>2</sup> بیان کریں؟

جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور اس کا ترجمہ:

اعرب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے منقول ہے، انہوں نے کہا: رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز کا سمیٰ آغاز کرتے تو، پہنچ دنوں ہاتھ اپنے کانوں کی لوٹک بلند کرتے تھے، پھر عکسیر کہہ کر یوں شروع کرتے: سَعَلَقْ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ الْخَ .

(ب) ثناء کے ساتھ مزید اذکار شامل کرنے میں مذاہب آئندہ:

نماز کے آغاز میں ثناء کے ساتھ مزید اذکار کا ملانا بھی جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا ادیہ اختلاف ہے۔ اس کی تفصیل حسب ذیل ہے۔

۱- امام ابوحنیفہ، امام شافعی اور امام احمد رحمہم اللہہ و وقہی ہے کہ اس موقع پر مسنون اذکار کا شامل کرنا جائز ہے۔ انہوں نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت سے استدلال کیا ہے، انہوں نے کہا: رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی نماز کا آغاز ان الفاظ سے کرتے تھے: سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ الْخَ .

۲- امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ اس موقع پر کوئی ذکر مسنون و مستحب نہیں ہے۔ انہوں نے اس روایت سے استدلال کیا ہے کہ حضرت ابو بکر، حضرت عمر اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہم قرائت کا آغاز یوں کرتے تھے: الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۵ الْخَ .

☆☆☆

الاختبار السنوي، شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

(ایم اے عربی و اسلامیات) السنة الاولی للطلاب السنة ۱۴۲۳ھ

### الورقة السادسة: للمؤطين

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

الملاحظة: أجب عن اثنين اثنين من كل قسم

### القسم الأول..... مؤطى امام مالك

السؤال الأول: - مالك عن زيد بن اسلم عن رجل من بنى ضمرة عن ابيه انه قال سئل عن رستم الله عليه وسلم عن العقيقة فقال لا احب العقوق وقال من ولدك ولد فاحب ان ينفعك عن ولدك فليفعل .

(الف) شكل النص ثم ترجمه إلى الأردية وأيضاً بين وجه قوله صلى الله عليه وسلم لا أحب العقوق؟  $(10 = 5+5+5)$

(ب) هل العقيقة مستحبة أم سنة أو واجبة؟ انقل أقوال الفقهاء الكرام عليهم الرحمة في هذه المسئلة؟  $(10)$

السؤال الثاني: - عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما قال جاءت اليهود الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكروا له صلى الله عليه وسلم ان رجلا منهم وامرأة زنيا فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ما تجدون في التوراة في شأن الرجم فقالوا نقضهم ويجلدون فقال عبدالله بن سلام كذبتم .

(الف) شكل النص ثم ترجمه إلى الأردية؟  $(10 = 5+5)$

(ب) اكتبوا معنى الإحسان وشرائطه في ضوء اختلاف الفقهاء الكرام؟  $(10 = 7+3)$

(ج) هل الرجم حد شرعاً أم لا؟ اكتبوا بالدلائل البينة .  $(5)$

السؤال الثالث: - عن عبدالله بن عباس أنه كان يقول ما كان في الجولين وإن كانت مصنة واحدة فإنه يحرم .

(الف) شكل الأثر وترجمه إلى الأردية وأيضاً معنى الرضاعة لغة واصطلاحاً؟  $(9 = 3+3+3)$

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچہ جات) ۲۶۳} درج عالیہ (سال اول برائے طلاب) 2022ء

(ب) مامدة الرضاعة ومقدارها؟ اكتبواهما في ضوء اختلاف الإمامة الأربعية مع دلائلهم؟ (۱۶=۳×۳)

### القسم الثاني..... مؤطا امام محمد

السؤال الرابع:- عن عبدالله بن رافع مولى ام سلمة رضى الله عنها زوج النبي صلى الله عليه وسلم عن ابى هريرة انه ساله عن وقت الصلوة فقال ابو هريرة انا اخبرك صل الظهر اذا كان ذلك مثلك والغصر اذا كان ذلك مثلك والمغرب اذا غربت الشمس والعشاء ما بينك وبين ثلث الليل فان نمت الى نصف الليل فلانامت عيناك وصل الصبح بغلس .

سَمِّي  
مُتَعَلَّقٌ  
يَسْبِقُ

(الف) شكل النص وترجمه إلى الأردية؟ (۷+۷=۱۵)

(ب) فصل الاختلاف بين الإمامين أبى حنيفة و محمد فى أول وقت صلوة العصر مع دلائلهم (۱۰)

قاديه

السؤال الخامس:- عن ابى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم انصرف من صلوة جهر فيها بالقراءة فقال هل قامعى منكم من أحد فقال رجل أنا يا رسول الله قال إنى أقول مالى أنا زع القرآن .

(الف) انقلوا الحديث إلى الأردية؟ (۱۰)

(ب) اكتبوا مقالة وجيزه مشتملة على الأدلة في منع قراءة الفاتحة خلف الإمام؟ (۱۵)

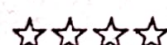
۱

السؤال السادس:- (الف) اعترض بعض الناس على الإمام أبى حنيفة ورمي  
بامور، اذكر منها ثلاثة مع جوابها؟ (۱۵=۳×۵)

۲

(ب) اذكر مآثر الإمام محمد رحمه الله كما في المقدمة للكتوى لاتتفق عن

عشرين سطرا؟ (۱۰)



## درجہ عالمیہ (سال اول) برائے طلباء سال 2022

## چھٹا رجہ: للمو طین

## القسم الأول..... مؤطا امام مالك

السؤال الأول: - مَالِكٌ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ عَنْ رَجُلٍ مِنْ بَنِي ضَمْرَةَ عَنْ أَبِيهِ أَنَّهُ قَالَ سُئِلَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الْعَقِيقَةِ فَقَالَ لَا أُحِبُّ الْعُقُوقَ وَقَالَ مَنْ وُلِدَ لَهُ وَلَدٌ فَأَحَبَّ أَنْ يَنْسُكَ عَنْ وَلَدِهِ فَلَيَفْعُلْ :

(الف) شكل النص ثم ترجمته إلى الأردية وأيضاً بين وجه قوله صلى الله عليه وسلم لأحباب العقوق؟

(ب) العقيقة مستحبة أم سنة أو واجبة؟ انقل أقوال الفقهاء الكرام عليهم الرحمة في هذه المسألة.

### جواب: (الف) ترجمة صريحة او اعراب:

اعراب اور لگادیے گئے ہیں اور زبانی حدست مرج ذیل ہے:

مالک، زید بن اسلم سے، بنی ضمرہ کے ایک ادنیٰ نے اپنے والد ماجد سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عقیقہ کے متعلق پوچھا گیا، تو آپ نے غرباً یہیں قوتو (نافرمانی) کو پسند نہیں کرتا اور فرمایا: جس کے گھر لا کا پیدا ہوا اور وہ اس کی طرف سے قربانی کرنا چاہے تو کسلکت ہے۔

حضرور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ”لَا أَحِبُّ الْعُقُوقَ“ کہنے کی وجہ:

عقیقہ اور عقوق (والدین کی نافرمانی) کا الگ ہے مگر عقیقہ کرنا مستحب ہے اگر کوئی صاحب استطاعت ہے، فرض یا واجب نہیں ہے۔ عقوق یعنی والدین کی نافرمانی کرنا حرام ہے، اس لیے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں عقوق کو ناپسند کرتا ہوں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے نہیں فرمایا کہ مجھے عقیقہ ناپسند

عقیدہ کی شرعی حیثیت میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے:

۱۔ امام مالک، امام شافعی اور امام احمد بن حنبل حتمیم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ عقیقہ سنت موقودہ ہے۔

امام احمد رحمہ اللہ تعالیٰ کے ایک قول کے مطابق واجب ہے۔

## ٢٦٥) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2022ء

دلیل: جمہور کی دلیل یہ روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین رضی اللہ عنہما کی طرف سے ایک ایک میئنڈ ہاذنگ کیا۔

۲- امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے ہاں عقیقہ مستحب ہے، جو سنت سے ثابت ہے۔

دلیل: آپ کی دلیل یہ روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عقیقہ کے بارے میں دریافت کیا گیا؟ تو آپ نے جواب میں فرمایا: میں عقوق کو پسند نہیں کرتا، جس آدمی کے ہاں کسی بچہ کی ولادت ہو، تو اس لیے مناسب ہے کہ وہ اس کی طرف سے کوئی جانور ذبح کرے۔

السؤال الثاني:- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال جاءت اليهود إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكروا له صلى الله عليه وسلم أن رجلاً منهم وأمرأة زنى فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ما تجدون في التوراة في شأن الرجم فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ما تجدون في التوراة في شأن الرجم فقلوا نحن نرضيهم ويجلدون ف قال عبد الله بن سلام كذبتم

(الف) ~~شكل النص ثم ترجمة إلى الأردية؟~~

(ب) اكتبوا معنى الإحسان وشرائطه في ضوء اختلاف الفقهاء الكرام؟

(ج) هل الرجم حد شرعاً أم لا؟ اكتبوا بالدلائل البيئة؟

جواب: (الف) اعراب اور ترجمہ حدیث.

اعرب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما میں منقول ہے کہ یہ یودی ہوں کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت

میں حاضر ہوئے، انہوں نے آپ سے عرض کیا: ان میں سے ایک مرد اور عورت نے آپ کی میز ازنا کا

ارٹکل کر لیا ہے، آپ نے ان سے فرمایا: تم اسے آدمی کی سزا کے ہارے ہیں، اسکے لئے (۷۷:۷) میں

کیا تے ہو؟ بعض نے کہا: ہم انہیں رسوا کرتے ہیں، اور انہیں کوڑے مارے جا تھے۔ حضرت عبد اللہ

بن سلام رضی اللہ عنہ نے فرمایا: تم نے جھوٹ کیا ہے۔

(ب) احسان کی تعریف اور اس کی شرائط کے بارے میں اقوال فقہاء:

”احسان“ کا مطلب ہے کہ شادی شدہ ہونا۔ دریافت طلبہ سہ بات ہے کہ کہا اس کی کوئی شرط بھی

پانیس؟ اس بارے میں آئندہ فتح کا اختلاف سے۔ اس کی تفصیل درج ذمل ہے:

۱- امام ابوحنیف رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ”محسن“ کا مسلمان ہوتا ضروری ہے۔ زادہ شادی

شده اور غیر مسلم ہو تو اسے رجسٹریشن کیا جائے گا۔

ویں: جس طرح دیگر شرعاً احکام کے نفاذ کے لئے مسلمان ہونا ضروری ایک طریقہ رسم کے لئے بھی۔

مسلمان ہونا ضروری ہے۔

۲- امام شافعی اور امام احمد رحمہما اللہ تعالیٰ کے ہاں اہل کتاب زانی کو رجم کیا جائے گا اور رجم کے لیے اس کا مسلمان ہونا ضروری نہیں ہے۔

دلیل: رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے زنا کرنے پر ایک یہودی مرد اور یہودیہ عورت کو رجم کروایا تھا۔

(ج) رجم ایک شرعی سزا ہے:

بلاشبہ رجم ایک شرعی سزا ہے، جس پر مسلمان ہمیشہ عمل پیرا ہوتے آرہے ہیں۔ اس بارے میں کثیر دلائل موجود ہیں، ان میں سے چند ایک درج ذیل ہیں:

۱- ازیر بحث کے آخر میں ہے کہ حضرت عبد اللہ بن سلام رضی اللہ عنہ نے یہود سے فرمایا: رجم کی سزا تورات میں موجود ہے، لہذا تم نے اس کا ذکر نہ کر کے یعنی تحیر اور کوڑوں کی سزا کا ذکر کر کے کذب بیان سے کام لیا ہے۔ پس تر دار لا کر کھو لی گئی، تو ایک شخص نے آیت رجم پر ہاتھ رکھ لیا، پھر سیاق و سماق سے اسے پڑھ دیا۔ حضرت عبد اللہ بن سلام رضی اللہ عنہ نے اس سے کہا: تم اپنا ہاتھ اٹھاو، انہوں نے اپنا ہاتھ اٹھایا، تو نیچ آیت رجم تھی، انہوں نے کہا: اے خدا! آپ نے سچ کہا ہے، اس میں آیت رجم موجود ہے۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دونوں کو رجم کروادیا۔

۲- کثیر روایات میں مذکور ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے شادی شدہ مرد اور عورت جو زنا کے مرتكب ہوئے تھے، انہیں رجم کی سزا دی۔ تاہم غیر شادی شدہ مرد و عورت کوڑوں کی سزا دی اور جلاوطن بھی کروایا۔ مگر جلاوطن کی سزا منسوخ ہو گئی اور رجم اور کوڑوں کی سزا باتی رکھی گئی۔

۳- ابتداء قرآن کریم میں بھی آیت رجم تازل ہوئی تھی، پھر وہ منسوخ الاترات قرار پائی جس کا حکم باقی رکھا گیا۔

۴- خلفاء راشدین کے زمانہ اور مابعد سے دور حاضر تک ہر دور میں رجم کو شرعی سزا ہی قرار دیا گیا۔

السؤال الثالث: - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ مَا كَانَ فِي الْحَوَالَيْنِ وَإِنْ كَانَتْ مُصَّةً وَاحِدَةً فَإِنَّهُ يُعَرِّمُ .

(الف) شکل الالت و ترجمہ إلى الأردية وأيضاً بين معنی الرضاعة لغة و اصطلاحاً؟

(ب) ما مدة الرضاعة و مقدارها؟ اكتبوهما في ضوء اختلاف الالتمة الأربع مع دلائلهم؟

نوزانی گائیڈ (مل شدہ پرچاہت) (۲۶۷) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2022ء

### جواب: (الف) اعراب اور ترجمہ حدیث:

اعراب اور لگادیلہ گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کا بیان ہے، انہوں نے کہا: دو سال کے عرصہ کے دوران خواہ ایک ہی بار دودھ پیا، ہو لیکن اس سے حرمت ثابت ہو جاتی ہے۔

### رضاعت کا لغوی و اصطلاحی معنی:

لفظ رضاعت کا لغوی معنی ہے: دودھ پینا یا پلانا۔ اس کا اصطلاحی معنی ہے: دو سال کی عمر کے دوران پہنچ کو دودھ پلانا، جس سے حرمت رضاعت ثابت ہو جاتی ہے۔

### (ب) مدت رضاعت اور اس کی مقدار میں مذاہب آئندہ:

مدت رضاعت کے لامے میں آئندہ فقہ کے مشہور تین اقوال ہیں:

### (۱) رضاعت کی زیادہ مدت سے زیادہ مدت میں مذاہب آئندہ:

رضاعت کی زیادہ سے زیادہ مدت میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے، ان کے مذاہب و دلائل کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ: آپ کے نزدیکی مدت رضاعت تیس میں ہیں، آپ نے قرآن کریم کی اس آیت سے استدلال کیا ہے: "وَحَمْلُهُ وَفِصْلُهُ تَلْثُونَ شَهْرًا" اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں فصال اور حمل دو الگ الگ چیزوں کی ایک ساتھ مدت بیان فرمائی ہے لہذا مذکورہ مدت دونوں کے لیے علیحدہ علیحدہ کامل طور پر ثابت ہو گی جیسے اگر دو قرضوں کے لیے ایک ہی مدت بیان کی جائے مثلاً کسی کے کسی پر روپے بھی ہوں اور غلہ بھی ہو اور وہ یوں کہے: میں ایک سال تک تمہیں اپنا قرض ادا کر رہا ہوں میں اسی مدت ان دونوں میں سے ہر ایک کے لیے کامل طور پر ثابت ہو گی اور ان پر تقسیم نہیں ہو لگتا ہی طرح آیت مذکورہ میں بھی تلثون شہرًا والی مدت حمل اور فصال میں سے ہر ایک کے لیے کامل طور پر ثابت ہو گی اور تقسیم نہیں ہو گی۔

۲- آئندہ ملاشہ اور صاحبین حبہم اللہ تعالیٰ: آئندہ ملاشہ اور صاحبین حبہم اللہ تعالیٰ کا موقف یہ ہے کہ رضاعت کی مدت دو سال یعنی چوں میں ہیں۔ ان کی دلیل یہ ارشاد خداوندی ہے: "وَحَمْلُهُ وَفِصْلُهُ تَلْثُونَ شَهْرًا" اللہ تعالیٰ نے حمل اور فصال دونوں کے لیے تیس ماہ کی مدت مقرر فرمائی ہے اور حمل کی کم از کم مدت چھ میں ہے، لہذا جب تیس میں سے چھ کو نکالیں گے تو لامالہ چوں میں ہیں باقی بچیں گے اور بھی رضاعت کی مدت بنے گی۔

نورانی گائیڈ (طلشہ پرچجات) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلاء) 2022ء (۲۴۸)

نومبر ۳- امام زفر رحمہ اللہ تعالیٰ: آپ کا موقف یہ ہے کہ مدت رضاعت تین سال ہے، آپ کی دلیل یہ ہے کہ دو سال پورے ہونے کے بعد ایک ایسی مدت کا وجود ضروری ہے، جس میں بچہ اپنی عادت و فطرت کو تبدیل کر لے اور اس کی وہ نشوونما جو بن اور دو دھ پر محصر تھی، خوراک اور دیگر غذا امثالًا طعام وغیرہ میں تبدیل ہو جائے اور اس تبدیلی کے لیے ایک سال نہایت موزوں مدت ہے، اس لیے ایک سال یہاں پر اسے اکٹھا کر دیا جائے گا اور یہی مدت رضاعت ہو گی۔

سوال نمبر ۴: وَ طَلَاقُ الْحَامِلِ يَجُوزُ عَقِيبَ الْجَمَاعِ لِأَنَّهُ لَا يُؤْدِي إِلَى اشْتِبَاهٍ وَ جُهْدٍ (، الْعِدَةُ وَ زَمَانُ الْحَبْلِ زَمَانُ الرَّغْبَةِ فِي الْوَطْدِ لِكُونِهِ غَيْرُ مُعْلَقٍ أَوْ فِيهَا لِمَكَانٍ وَ لَدِهِ مِنْهَا فَلَا يَقْلُ الرَّغْبَةُ بِالْجَمَاعِ

دلا (۲) مقدار رضاعت میں مذاہب آئندہ:

و دو دھ کا وہ مقدار جس کے پیسے رضاعت ثابت ہو جاتی ہے، کتنی مقدار میں ہونا چاہیے؟ اس بارے میں آئندہ فرقہ کا اختلاف ہے۔ اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہمَا اللہ کا موقف ہے کہ دو دھ کی مقدار پانچ چسکیاں ہے۔ انہوں نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی روایت سے استدلال کیا ہے۔ آپ فرماتی ہیں: آغاز میں قرآن کریم میں دس چسکیوں سے ثبوت حرمت کا حکم نازل ہوا لیکن بعد میں یہ منسوخ ہو گیا اور پانچ چسکیوں والا حکم باقی ہے۔ آب صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال تک یہ حکم باقی رہا۔

۲- حضرت امام عظیم ابوحنیفہ، حضرت امام مالک، جمہور تابعین، ذی الجہیل اور ایک قول کے مطابق حضرت امام احمد بن حنبل رحمہمَا اللہ تعالیٰ کا موقف یہ ہے کہ مطلق دو دھ پیسے سے رضاعت ثابت ہو جاتی ہے خواہ یہ مقدار قلیل ہو یا کثیر۔ گویا ایک قطرہ دو دھ پیسے سے بھی رضاعت ثابت ہو جاتی ہے۔ انہوں نے نصوص قرآن سے دلائل اخذ کیے ہیں، جو درج ذیل ہیں:

۱- وَ أَمْهَاتُكُمُ الْلَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ (تمہاری ماں میں وہ ہیں، جنہوں نے تمہیں دو دھ پلایا)

۲- الْلَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ (جن خواتین نے تمہیں دو دھ پلایا وہ تمہاری ماں میں ہیں)

امام عظیم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت جس میں قرآن میں دس چسکیوں کا حکم تھا، پھر منسوخ ہو کر پانچ چسکیاں باقی رہ گئیں۔ یہ حکم نہ قرآن میں موجود ہے، نہ اس کی تلاوت کی گئی اور نہ تلاوت کی جاتی ہے۔ گویا یہ ایک بے سر و پار روایت ہے جس سے کوئی چیز ثابت نہیں ہوتی۔

## القسم الثاني ..... مؤطا امام محمد

السؤال الرابع: - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ رَافِعٍ مَوْلَى أَمِ سَلْمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا زَوْجِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّهُ سَأَلَهُ عَنْ وَقْتِ الصَّلَاةِ فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ آنَا أَخْبُرُكَ صَلَلِ الظَّهُرِ إِذَا كَانَ ظِلُّكَ مِثْلُكَ وَالْعَصْرِ إِذَا كَانَ ظِلُّكَ مِثْلِيَّكَ وَالْمَغْرِبُ إِذَا غَرَبَتِ الشَّمْسُ وَالْعِشَاءُ مَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ثُلُثِ اللَّيْلِ فَإِنْ تَمَّتِ إِلَى نِصْفِ اللَّيْلِ فَلَا نَأْمَتُ عَنْكَ وَصَلَلِ الصُّبْحِ بِفَلَسِ.

(الف) شکل النصہ و ترجمہ إلى الأردیہ؟

(ب) فصل الاختلاف بين الإمامین أبي حنیفة و محمد فی أول وقت صلوة العصر من دلائلهما؟

جواب: (الف) اعراب اور ترجمہ حدیث:

اعرب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:

زوجہ رسول حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے آزاد کردہ غلام حضرت عبد اللہ بن رافع رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے نماز کے وقت کے بارے میں دریافت کیا، تو حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں تمہیں بتاتا ہوں کہ جب تمہارا سایہ ایک مثل ہو جائے، تو تم نماز ظہر ادا کرو اور جب تمہارا سایہ دو مثل ہو جائے، تو تم نماز عصر ادا کرو، جب سورج غروب ہو جائے تو نماز مغرب پڑھو، اور نماز عشاء رات کے تہائی حصہ تک پڑھ سکتے ہو۔ پس اگر تم نصف رات سے پہلے سورج نکل کر پڑھ کرو، تو (اللہ کرے) تمہاری آنکھیں نہ سوئیں اور نمازوں صبح اندھیرے میں پڑھو۔

(ب) نماز عصر کے اول وقت میں امام ابو حنیفہ اور امام احمد کے مذاہب میں دلائل:

اس بات میں تمام آئمہ کا اتفاق ہے کہ زوال کا وقت ختم ہوتے ہی ظہر کا وقت شروع ہو جاتا ہے تا ہم ظہر کا وقت ختم اور نماز عصر کا وقت شروع ہونے کے وقت میں فقہاء احتجاف کا اختلاف ہے۔

1- صاحبین اور امام زفر حبیم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ نماز ظہر کا وقت اصلی سایہ کے علاوہ ہر چیز کا سایہ ایک گناہ ہونے پر ختم اور نماز عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔

دلیل: ان کی دلیل یہ مشہور روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جبرائیل نے مجھے خانہ کعبہ کے پاس دو مرتبہ نماز پڑھائی، چنانچہ پہلی مرتبہ ظہر کی نماز پڑھائی جس وقت سایہ شرائک کے مثل تھا، پھر عصر کی نماز پڑھائی جس وقت ہر چیز اپنے کے مثل تھی۔ یہاں شرائک سے مراد وہ سایہ ہے، جو عین نصف

النہار کے وقت ہوتا ہے۔

۲- امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ اصلیٰ سایہ کے علاوہ ہر چیز کا سایہ دو گناہونے پر نماز ظہر کا وقت ختم اور نماز عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔

دلیل: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب گرمی شدت اختیار کر جائے تو نماز کو ٹھنڈا کر کے پڑھو، کیونکہ گرمی کی شدت جہنم کے سانس کی وجہ سے ہے۔ وجہ استدلال یہ ہے کہ حجاز مقدس وغیرہ میں مثل اول پر گرمیوں میں ابرادنیں ہوتا، بلکہ اس وقت آسمان پورے شباب پر شرارے بر ساتا ہے۔

السوال الخامس: عن أبي هريرة أن رسول الله صلی الله علیہ وسلم انصرف من صلوة جهر فيها بالقراءة فقال هل قرأت منكم من أحد فقال رجل أنا يا رسول الله قال إنما أنا أقول مالى أنا زع القرآن .  
قالوا أسلوا الحديث إلى الأردية؟

(ب) اکیوں مقالہ و جیزہ مشتملہ علی الادلة فی منع قراءة الفاتحة خلف الإمام؟

جواب: (الف) ترجمہ حدیث حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی نماز جہری سے پھرے، تو آپ سناریا: کامیں میں سے کسی نے میرے ساتھ قرأت کی ہے؟ ایک شخص نے عرض کیا: یا رسول اللہ! میں نے قرأت کی ہے، حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں بھی کہتا ہوں کہ قرأت کرنے میں ممکنہ الجھن کیونکر ہو رہی ہے۔

(ب) قرأت فاتحة خلف الامام کی ممانعت پر مضمون:

فقہاء احناف کے ہاں قرأت فاتحة خلف الامیلک منع ہے، اس بارے میں میر دلائل یہ ہے جن میں سے چند ایک درج ذیل ہیں:

۱- ”قرآن کریم سے جتنا بھی میسر ہو، تم اس کی قرأت کرو۔“ (القرآن)

۲- اسی سے زائد افضل صحابہ کرام سے عدم قرأت فی خلف الامام پر اجماع ہے۔

۳- قیاس کا بھی تقاضا ہے کہ امام کی اقتداء میں قرأت نہ کی جائے، کیونکہ قرأت کرنا نماز میں خشوع و خضوع کے لیے مانع ہے۔

۴- حضرت ابوالموی اشعری رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں خطبه دیا، جس میں آپ نے ہمیں نماز کے طریقہ کی تعلیم دی، آپ نے فرمایا: جب امام تکبیر کرے، تو تم بھی تکبیر کرہو،

نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچہ جات) (۲۷۱) درجہ عالیہ (سال اول برائے طلباء) 2022ء

جب وہ **غَيْرِ الْمَفْضُوبِ عَلَيْهِمُ النَّحْ** کہے تو تم آمین کو۔ ایک روایت میں ہے پس جب وہ قرأت کرے، تو تم خاموشی اختیار کرو۔

۵- حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: امام کا انتخاب اس لیے کیا جاتا ہے کہ جب وہ تکبیر کہے، تم بھی تکبیر کہو، جب وہ قرأت کرے، تو تم خاموشی اختیار کرو، جب وہ **غَيْرِ الْمَفْضُوبِ النَّحْ** کہے تو تم آمین کو۔

۶- حضرت انس رضی اللہ عنہ سے منقول ہے: بے شک نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب امام قرأت کرے، تو تم خاموشی اختیار کرو۔

۷- حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: حس نماز میں جہری قرأت کی جاتی ہے، جب امام قرأت کرے، تو تم میں سے کوئی اس کے ساتھ قرأت بکر نہ کرے۔

۸- حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو شخص امام کی اقتداء میں نماز ادا کرے تو امام کی قرأت مقتدی کی قرأت ہے۔  
ان روایات اور ارشادات بتوکی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہوا کہ امام کی اقتداء میں پڑھی جانے والی نماز میں قرأت کرنا منع ہے۔

السؤال السادس:- (الف) اعترض بعض الناس على الإمام أبي حنيفة وموه بامور، اذکر منها ثلاثة مع جوابها۔

(ب) اذکر مآثر الإمام محمد رحمة الله كمافي المقدمة المكتوی لاتنقض عن عشرین سطرا۔

**جواب:** (الف) امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ پر کیے گئے اعتراضات اور تین کے بوابات:  
معاندین و مخالفین کی طرف سے امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ پر کل آٹھ اعتراضات کیے گئے ہیں، جو درج ذیل ہیں:

۱- امام صاحب قیاس کو سنت پر مقدم رکھتے تھے۔

**جواب:** یہ طعن بلا دلیل اور جہالت پر مبنی ہے، جس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

۲- کثیر الرائے ہونے کے سبب محدثین ان کے اصحاب کو اصحاب رائے کہتے ہیں؟

**جواب:** یہ طعن ہرگز نہیں ہے، بلکہ آپ کی دانائی، معاملہ فہمی، دوراندیشی اور صاحب علم کی علامت

ہے۔

۳- آپ سے بہت کم احادیث منقول ہیں؟

جواب: یہ طعن کی صورت نہیں بنتی ورنہ حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ سے بھی قلیل و اقل روایات منقول ہیں۔

(ب) آئندہ ثلاشہ کا مختصر تعارف:

۳- امام محمد رحمہ اللہ تعالیٰ:

کنیت و نام: آپ رحمہ اللہ تعالیٰ کی کنیت ابو عبد اللہ اور نام محمد بن حسن بن فرقہ شیبانی رحمہ اللہ تعالیٰ ہے۔

حصول علم: آپ رحمہ اللہ تعالیٰ نے امام اعظم ابو حنیفہ اور امام ابو یوسف رحمہما اللہ تعالیٰ کے علاوہ دوسرے نہاد سے علم حاصل کیا۔

اساتذہ: آپ رحمہ اللہ تعالیٰ کے اساتذہ میں امام اعظم ابو حنیفہ، امام ابو یوسف، امام مالک بن اور اوزاعی رحمہم اللہ تعالیٰ وغیرہ سرہست ہیں۔

تلاندہ: آپ رحمہ اللہ تعالیٰ کے تلامذہ میں محمد بن اور لیں شافعی، ابو سلیمان جوزجانی اور ہشام عبد اللہ رازی وغیرہ شامل ہیں۔

وصال: آپ نے ۹۸۰ھ کو ایران کے شہر "رکے" کے قریب انتقال فرمایا اور وہیں مدفون ہوئے۔

☆☆☆

## تنظيم المدارس اہلست پاکستان

درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلبا 2023ء/ ۱۴۴۴ھ

## الورقة الأولى: علم الكلام

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

نوت: کوئی سے تین سوالات حل کریں۔

سوال نمبر 1:- اعلم أن الأحكام الشرعية منها ما يتعلّق بجنبية العمل وتنسمى فرعية وعملية ومنها ما يتعلّق بالإعتقاد وتنسمى اصلية واعتقادية والعلم المتعلق بها يسمى علم الشرائع والأحكام لما أنها لا تستفاد إلا من جهة الشرع ولا يسبق الفهم عند الملاقو الأحكام إلا إليها وبالثانية علم التوحيد والصفات.

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟  $20 = 10 + 10$ 

(ب) كيفية عمل حکومت اسلام کو فرعیہ و عملیہ اور اعتقاد سے متعلقہ حکوم کو اصلیہ و اعتقادیہ کیوں کہا جاتا ہے؟  $10$

(ج) اعتقاد سے متعلقہ حکوم کے علم کو علم التوحید والصفات موسوم کرنے کی وجہ تحریر کریں؟  $3$ 

سوال نمبر 2:- (الف) درج ذیل میں سے تین سوون کا مختصر تعارف پر قلم کریں؟  $23 = 8 \times 3$   
معزل، خوارج، تدریس، جریہ، مشہر

(ب) اسباب علم کتنے اور کون کون سے ہیں؟ کسی ایک کی وضاحت کریں؟  $9$ 

سوال نمبر 3:- وَعَذَابُ الْقَبْرِ لِلْكَافِرِينَ وَلِبَعْضِ عَصَّاءِ الْمُؤْمِنِينَ وَتَعِيمَ أَهْلِ الطَّاعَةِ فِي الْقَبْرِ وَسَوْالُ مُنْكِرٍ وَنَكِيرٍ ثَابِتٌ بِالدَّلَائِلِ السَّمْعَيَةِ.

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟  $13 = 8 + 5$ (ب) عذاب قبر کے بارے اہلست اور معزلہ کا اختلاف مع الدلائل تحریر کریں؟  $10$ (ج) اہلست کی طرف سے معزلہ کے دلائل کا جواب پر قلم کریں؟  $10$ 

سوال نمبر 4:- والشاعفة ثابتة للرسول والأخيار في حق أهل الكبار.

(الف) شفاعة کے بارے اہل سنت اور معزلہ کا اختلاف مع الدلائل زینت قرطاس کریں؟  $13$ (ب) ایمان کا لغوی و شرعی معنی بیان کریں اور لغوی شرعی معنی میں مناسبت بیان کریں؟  $10$ (ج) ایمان اور اسلام میں فرق ہے یا ایک ہیں؟ اپنا موقف دلائل سے واضح کریں؟  $10$

## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2023ء

سوال نمبر 1: إِعْلَمُ أَنَّ الْأَحْكَامَ الشَّرِيعَيَّةَ مِنْهَا مَا يَتَعَلَّقُ بِكَيْفِيَّةِ الْعَمَلِ وَتُسَمَّى فَرْعَيَّةً وَعَمَلَيَّةً وَمِنْهَا مَا يَتَعَلَّقُ بِالْإِعْقَادِ وَتُسَمَّى أَصْلَيَّةً وَإِعْتِقَادَيَّةً وَالْعِلْمُ الْمُتَعَلَّقُ بِالْأُولَى يُسَمَّى عِلْمَ الشَّرَائِعِ وَالْأَحْكَامَ لِمَا آنَهَا لَا تُسْتَفَادُ إِلَّا مِنْ جِهَةِ الشَّرِيعِ وَلَا يَسْبِقُ الْفَهْمُ عِنْدَ اِطْلَاقِ الْأَحْكَامِ إِلَيْهَا وَبِالثَّانِيَّةِ عِلْمُ التَّوْحِيدِ وَالصِّفَاتِ.

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟

(ب) کیفیت عمل سے متعلقہ احکام کو فرعیہ و عملیہ اور اعتقاد سے متعلقہ احکام کو اصلیہ و اعتقادیہ

کیوں کہا جاتا ہے؟

(ج) اعتقاد سے متعلقہ احکام کے علم کو علم التوحید والصفات موسوم کرنے کی وجہ تحریر کریں؟

جواب: (ان) اعراب: اعراب اور لگادیے گئے ہیں۔

ترجمہ: ”تو جان لے کر اس شریعہ میں بعض وہ ہیں جو کیفیت عمل سے تعلق رکھتے ہیں، انہیں فرعیہ و عملیہ کہتے ہیں اور ان میں سے بعض وہ ہیں جو اعتقاد سے تعلق رکھتے ہیں، ان کا نام اصلیہ و اعتقادیہ رکھا جاتا ہے۔ وہ علم جو اول سے متعلق ہوتا ہے اسے علم الشرائع والا احکام کہتے ہیں، کیونکہ وہ شرع کی جانب سے مستفاد ہوتے ہیں جب احکام کا لفظ بولا جاتا ہے تو اس نام پر اعتماد کیا جاتا ہے، احکام کی طرف سبقت کرتا ہے، جو عمل سے متعلق ہوتے ہیں۔ وہ علم جو دوسری قسم سے متعلق ہوتا ہے (این اعتقاد سے) تو اسے علم التوحید والصفات کا نام دیتے ہیں۔

(ب) وجہ تسمیہ:

کیفیت عمل سے متعلقہ احکام کو فرعیہ تو اس لیے کہتے ہیں: یہ علم اصول اعتماد پر متفرع ہے، ان اصول پر متفرع ہوتے ہیں جو کتاب، سنت، اجماع اور قیاس سے مستخرج ہوتے ہیں۔ عملیہ اس لیے کہتے ہیں: ان احکام کا تعلق عمل سے ہوتا ہے۔ اعتقاد سے متعلقہ احکام کو اصلیہ اس لیے کہتے ہیں، کیونکہ وہ قسم اول کا اصل ہیں۔ اعتقادیہ اس لیے ہیں کہ مقصود ان احکام سے اعتقاد ہے (اعتقاد اصل ہے، اس لیے اصلیہ و اعتقادیہ نام رکھا گیا)

(ج) علم التوحید والصفات نام رکھنے کی وجہ تسمیہ:

اعتقاد سے متعلقہ احکام کو علم التوحید والصفات اس لیے کہتے ہیں: توحید باری تعالیٰ اور اس کی صفات علم کلام کی ابحاث سے مشہور ترین بحث اور علم کلام کے اہم ترین مقاصد میں سے ہے۔ اس لیے اس

کو علم التوحید والصفات کہتے ہیں۔

سوال نمبر 2:- (الف) درج ذیل فرقوں کا مختصر تعارف پر قلم کریں؟

معزلہ، خوارج، قدریہ، جبریہ، مشہ

(ب) اسباب علم کتنے اور کون کون سے ہیں؟ کسی ایک کی وضاحت کریں؟

جواب: (الف) فرقوں کا مختصر تعارف

معزلہ کا تعارف:

اعتزال کا لغوی معنی ہے: ایک طرف (گوشہ) ہو جانا۔ اسی معنی لغوی سے اصطلاحی معنی لیا گیا ہے کہ معزلہ کے رئیس واصل بن عطاء (ولادت 80 ہجری، وفات 131 ہجری) نے امام حسن بصری (ولادت: 21 ہجری، وفات: 110 ہجری) کی مجلس سے (مرتکب کبیرہ کے مسئلہ میں) اعتزال کیا (ایک طرف ہر کفر و تقریر شروع کر دی) جس وجہ سے اس کے تبعین کو معزلہ کہا جانے لگا۔

معزلہ کے وجود میں آنے کا پس منظر امام حسن بصری رحمہ اللہ تعالیٰ کی تاریخ وفات سے پتہ چلتا ہے کہ معزلہ کا ظہور دوسری صدی ہجری کے اوائل میں ہوا تھا۔ اس طرح فرقہ معزلہ کا بانی واصل بن عطاء ہوا۔

معزلہ اپنے آپ کو اصحابِ عدل و حید کہتے ہیں اور صفاتِ قدیمہ کی بالکل نگی کرتے ہیں۔ ان کا عقیدہ ہے کہ بندہ اپنے افعال کا خود خالق ہے۔ ان کا عقیدہ بھی ہے کہ مرتکب کبیرہ نہ موسن ہے نہ کافر اسی طرح شفاعت کا بھی انکار کرتے ہیں۔

خوارج کا تعارف:

خوارج وہ فرقہ ہے، جنہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے بغاوت کی۔ جنگ صدیقہ میں حضرت علی رضی اللہ عنہ جب تحریکم پر راضی ہوئے تو ایک جماعت آپ کے لشکر سے الگ ہو گئی، کیونکہ وہ تحریکم کو نہیں مانتے تھے اور مقامِ حروراء پر خیسہ زن ہوئے، اسی لیے اس فرقہ کا دوسرا نام حروراء بھی ہے۔ ان کے عتد میں باطلہ میں ایک یہ ہے کہ یہ لوگ حضرت عثمان اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کو کافر مانتے ہیں۔ رجم، شفاعت رسول، عذاب قبر، حوض، دجال اور رویت باری تعالیٰ کے منکر ہیں۔ کلام الہی کو مخلوق مانتے ہیں۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت سے عقائد باطلہ کے قائل ہیں۔

قدریہ کا تعارف:

قدریہ "معزلہ" کا ہی لقب ہے یعنی معزلہ اپنام "اصحاب التوحید والعدل" رکھتے ہیں اور

اپنا القب ”قدریہ“ ان کا عقیدہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر شیء کو مقدر کر لکھا ہے اور ہر شیء کو اللہ کی تقدیر سے مانتے ہیں (حالانکہ ایسا نہیں بلکہ حسن بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر ممکن پر قادر ہے کوئی ممکن اس کی قدرت سے باہر نہیں اور جو محال ہے اللہ تعالیٰ اس سے پاک ہے کہ اس کی قدرت محال کو شامل نہیں) قدریہ اگرچہ معتزلہ کی ہی شاخ ہے مگر وہ اپنے لیے اس نام کو ناپسند کرتے ہیں، کیونکہ حدیث شریف میں قدریہ کی نہ ملت وارد ہے۔

### جبریہ کا تعارف:

گمراہ فرقوں میں ایک فرقہ ”جبریہ“ ہے۔ اس فرقہ کا آغاز اموی دور کے آغاز میں ہوا۔ اس فرقے کے لوگوں کا نظریہ ہے کہ انسان کو اپنے اعمال پر کوئی اختیار نہیں۔ تمام افعال کا مصدر اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ انسان اللہ تعالیٰ کے ہاتھوں مجبور حاضر ہے۔

### متبر کا تعارف:

وہ فرم اور جو اللہ تعالیٰ کو مخلوقات کے ساتھ تشبیہ دیتے ہیں اور اس کی تمثیل محدثات کے ساتھ کرتے ہیں۔ یہ معتزلہ کی شاخ ہے جو بندوں کے افعال پر اللہ کے افعال کو قیاس کرتے ہیں۔ اسی وجہ سے انہیں مشبہ کہتے ہیں۔

### (ب) اسباب علم شرح عقائد کی روشنی میں:

علم کا سبب تین حالتوں سے خالی نہیں ہو سکتا۔ وہ خداوند جا ز مرک ہو گایا نہیں، بصورت اول خبر صادق ہو گا۔ بصورت ثانی وہ آله ادراک ہو گایا مرک ہو گا۔ علی بن الحسن الاقتدی حواس ہیں و علی سبیل الشانی عقل ہے۔

### خبر صادق: وہ خبر ہے جو واقع کے مطابق ہو۔

یہ اسباب علم میں سے ایک ہے۔ اس کی دو اقسام ہیں:

۱۔ خبر متواتر: خبر متواتر وہ ہے جو اتنے کثیر لوگوں کی زبان پر جاری ہو جن کا جھوٹ پر بھی، وہ حال ہو۔ اس سے یقین کا فائدہ حاصل ہوتا ہے۔

۲۔ خبر رسول: وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے مجذہ کی شکل میں عطا ہوتی ہے جو نبوت و رسالت کی صداقت کی دلیل ہوتی ہے۔ یہ یقینی و قابل اعتقاد و قابل عمل ہوتی ہے۔

عقل کی تعریف: انسان کی فطرتی قوت کا نام ہے جس سے با فعل ضروریات کا علم حاصل ہوتا ہے اور ضروریات کے باعث انسان میں علوم نظریہ قبول کرنے کی قوت پیدا ہوتی ہے۔

عقل ضروریات کا علم پیش کرنے کا سبب بنتی ہے جس کے نتیجہ میں نظر و فکر کے بعد حاصل ہونے والا

اعقادی تلقینی حیثیت اختیار کر جاتا ہے۔

سوال نمبر 3:- وَعَذَابُ الْقَبْرِ لِلْكَافِرِينَ وَلِبَعْضِ عَصَّةِ الْمُؤْمِنِينَ وَتَعْبِيرُ أَهْلِ الطَّاغِيَةِ فِي الْقَبْرِ وَسَوْالُ مُنْكَرٍ وَنِكْرٍ ثَابِتٌ بِالدَّلَائِلِ السَّمْعِيَّةِ .  
(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟

(ب) عذاب قبر کے بارے اہلسنت اور معتزلہ کا اختلاف مع الدلائل تحریر کریں؟

(ج) اہلسنت کی طرف سے معتزلہ کے دلائل کا جواب سپر قلم کریں؟

جواب: (الف) عبارت پر اعراب: اعراب اور لگادیے گئے ہیں۔

ترجمہ: ”قبر کا عذاب کافروں کے لیے اور بعض گناہ گار مونوں کے لیے اور قبر میں اہل طاعت کو انعامات سے نوازنا اور منکر نکیر کا سوال کرنا، دلائل سمعیہ سے ثابت ہے۔“

(ب) عذاب قبر کے بارے میں اہلسنت کا موقف:

اہلسنت کا موقف عذاب قبر کے بارے میں یہ ہے کہ کافروں کے لیے اور بعض نافرمان مونوں کے لیے حق ہے اور دلائل سمعیہ سے ثابت ہے۔ بعض مونوں کی قید اس لیے لگائی کہ بعض ایسے بھی ہوں گے کہ گناہ گار ہونے کے باوجود انہیں عذاب قبر نہ ہو گا جیسا کہ شہداء وغیرہ۔

دلیل نمبر ۱- ارشاد باری تعالیٰ ہے:

النَّارُ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيَّاً لَرَنَوْمَ تَنُومُ السَّاعَةُ قَفْ أَدْخِلُوا إِلَى فِرْعَوْنَ أَشَدَّ

العذاب

دلیل نمبر ۲- وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ

دلیل نمبر ۳- نبی علیہ السلام نے فرمایا: ”استنزہو عن البول فان عامة عذاب القبر منه“ علاوہ ازیں بہت سی آیات و احادیث اثبات عذاب قبر پر دال ہیں۔

معتزلہ کا موقف: معتزلہ نے عذاب قبر کا انکار کر دیا اور کہا: قبر میں میت کو عذاب نہیں ہوہا۔ دلیل: اس لیے کہ میت جماد اور بے جان ہے اور بے حس ہے۔ نہ ہی تو اسے کسی چیز کا ادراک ہے اور نہ ہی وہ حیات ہے نہ شعور نہ علم، کیونکہ نیہ سب ذی حیات کے اوصاف ہیں۔ جب ایسا ہے تو پھر میت تکلیف اور عذاب کا ادراک کیسے کر سکتی ہے۔ لہذا جو آیات کریمہ اور احادیث مبارکہ اس بارے نازل یا بیان ہوئی ہیں، ان کی تاویل کی جائے گی۔

(ج) اہلسنت کی طرف سے جواب:

اللہ تعالیٰ قادر مطلق ہے وہ ہر شیء پر قادر ہے، تو ممکن ہے کہ وہ میت میں خاص قسم کی حیات پیدا کر

دے (جور وح کے بغیر ہو) جس سے میت عذاب قبر کا دراک کر سکے۔ عذاب قبر کے لیے جسم میں روح کا ہوتا ضروری نہیں اور یہ بھی صورت ہو سکتی ہے کہ جسم کا روح کے ساتھ تعلق قائم رکھے۔ اگرچہ روح جسم سے دور، کسی اور عالم میں ہو اور اس تعلق کی وجہ سے اس میت میں خاص قسم کی حیات حاصل ہو جائے جس وجہ سے میت عذاب قبر کا دراک کر سکے جیسا کہ شہداء کے بارے میں "بل احیاء عند ربهم يرزقون"

سوال نمبر 4:- والشفاعة ثابتة للرسل والأخيار في حق أهل الكبار

(الف) شفاعة کے بارے اہل سنت اور معتزلہ کا اختلاف مع الدلائل زینب قرطاس کریں؟

(ب) ایمان کا لغوی و شرعی معنی بیان کریں اور لغوی شرعی معنی میں مناسبت بیان کریں؟

(ج) ایمان اور اسلام میں فرق ہے یا ایک ہیں؟ اپنا موقف دلائل سے واضح کریں؟

جواب: (الف) شفاعة کے بارے اہل سنت کا موقف:

اہل سنت کا عقیدہ اور موقف ہے کہ اہل کبائر کے حق میں حضرات انبیاء اور صلحائے امت کی شفاعة ممکن ہے۔ معاف کرانے اور گناہ گاروں کو عذاب سے رہائی دلانے کے لیے کثرت احادیث و اخبار سے ثابت ہے۔

دلیل ۱- ارشاد باری تعالیٰ ہے: "وَ اسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ" اور کفار کے بارے میں ہے: "فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ السَّفِيعِ" ۵

آیات مذکورہ میں مومنوں کے لیے شفاعة اور کافروں کے لیے عدم شفاعة ثابت ہے۔

دلیل ۲- نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "شافعی اہل الكبار"

معزلہ کا موقف: معزلہ کے نزدیک اہل کبائر کی مغفرت ممکن نہیں۔ لہذا ان کے لیے شفاعة کرنا بھی ممکن نہیں۔

دلیل: "وَأَنْقُوا يَوْمًا لَا تَجِزُّ نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلَا يَقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا هُمْ يُنَصَّرُونَ" ۵

دلیل ۳- "مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ" ۵

دونوں آیتیں اس بات پر دلالت کر رہی ہیں کہ کسی کے حق میں بھی کسی کی شفاعة قبول نہ کی جائے گی۔

(ب) ایمان کا لغوی معنی: ایمان کا لغوی معنی "تصدیق" ہے اور امن سے مشتق ہے جس کا حقیقی معنی

بے خوف کرنا، دل سے قبول کرنا۔

ایمان کا شرعی معنی: نبی علیہ السلام جو امور و احکام اللہ تعالیٰ کی طرف سے لے کر آئے دل سے ان کی

تصدیق کرنا اور زبان سے اقرار کرنا۔

لغوی و شرعی معنی میں مناسبت: تصدیق کرنے میں معنی لغوی یعنی مخبر کے حکم کا یقین کرنا اور اس کی بات کو صحیح جان کر سچا مانتا بھی موجود ہے، کیونکہ جب کوئی آدمی کسی کی تصدیق کرتا ہے، تو اس کو اپنی طرف سے تکذیب اور مخالفت سے مامون اور بے خوف کر دیتا ہے۔ پس دونوں میں مناسبت ظاہر ہے۔

### (ج) ایمان اور اسلام میں فرق:

ہمارے نزدیک ایمان اور اسلام ایک ہی ہیں (ہر مومن مسلم ہے اور ہر مسلم مومن ہے) کیونکہ اسلام خصوص و انقیاد کا نام ہے یعنی احکام کو قبول کرنا اور ان پر اذعان رکھنا اور یہی تصدیق کی حقیقت ہے۔

1- دلیل: ارشاد باری تعالیٰ ہے: فَآخْرُجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۝ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ مُسْلِمِينَ ۝ اس آیت کریمہ میں مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۝ مستثنیٰ منہ ہے اور غَيْرَ مُسْلِمِينَ ۝ مستثنیٰ منہ ہے۔ اور استثناء میں اصل اتصال ہوتا ہے یعنی مستثنیٰ متصل۔ مستثنیٰ متصل میں مستثنیٰ منہ میں داخل ہوتا ہے۔ پس یہاں ایک ہی گھر انے کو مومنین سے اور مسلمین سے تعبیر کیا گیا جس سے معلوم ہوا کہ ایمان اور اسلام ایک ہے۔

دلیل 2- شرعاً ایسا صحیح نہیں کہ کہا جائے کہ وہ مسلم ہے مومن نہیں یا وہ مومن ہے مسلم نہیں۔ لہذا جو مسلم ہے وہ مومن اور جو مومن ہے وہ مسلم۔ دونوں ایک ہی چیز ہیں۔ ان میں تغایر نہیں۔

☆☆☆

H\_M\_Hasnain Asadi

## تنظيم المدارس اہلست پاکستان

درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء 2023ء / ۱۴۴۴ھ

## الورقة الثانية: علم الفرائض

الوقت المحدد: ثلاث ساعات مجموع الارقام: ۱۰۰

نوت: آخری سوال لازمی ہے بقیہ سے دو سوالات حل کریں۔

سوال نمبر 1:- وَالْعَصْبَةُ كُلُّ مَنْ يَأْخُذُ مَا أَبْقَتْهُ أَصْحَابُ الْفَرَائِضِ وَعِنْدَ الْإِنْفَرَادِ

لَحْرِزْ جَمِيعُ الْمَالِ ثُمَّ بِالْعَصْبَةِ مِنْ جِهَةِ السَّبِّ وَهُوَ مَوْلَى الْعِتَاقَةِ ثُمَّ عَصْبَتُهُ ..

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟  $10 = 5 + 5$ (ب) کتاب اللہ میں کل کتنے اور کون کون سے فروض ہیں تحریر کریں؟  $10 = 10$ (ج) مخالج فرض کل کتنے اور کون کون سے ہیں؟ تفصیل سے بیان کریں؟  $10 = 10$ سوال نمبر 2:- (الف) ماں اور بھی بہن میں سے ہر ایک کے مکمل احوال مع امثالہ پر قلم کریں؟  $20 = 20$ (ب) ماں کیا حجہ حرمان یا حجہ نقصان ہوتی ہے یا نہیں؟ اگر ہوتی ہے تو کہاں اور کب؟  $10 = 10$ سوال نمبر 3:- (الف) حجہ پر تفصیلی نویسخہ کریں؟  $10 = 10$ (ب) وعدہوں میں پائی جانے والی نسبت کی نفایات اور تعریفات و امثالہ ضبط تحریر میں لائیں؟  $20 = 20$ سوال نمبر 4:- درج ذیل میں سے چار مسائل حل کریں؟  $20 = 20$ 

(۱) زوج ام اخت لاب و ام

(۲) جدة اب اخ

(۳) زوجة اب ام

(۴) أم اب اب اب

(۵) أربعة أبناء بنتان حفيدة

نحو  
ابن الابن  
بنت  
الأخوان لأم

☆☆☆

H M Hargan Asoadi

## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2023ء

## دوسرا پرچہ: علم فرائض

سوال نمبر 1:- وَالْعَصْبَةُ كُلُّ مَنْ يَأْخُذُ مَا أَبْقَاهُ أَصْحَابُ الْفَرَائِضِ وَعِنْدَ الْأَنْفَرَادِ يُخْرِزُ جَمِيعَ الْمَالِ ثُمَّ بِالْعَصْبَةِ مِنْ جِهَةِ السَّبِّ وَهُوَ مَوْلَى الْعِتَاقِ ثُمَّ عَصَبَتُهُ .

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟

(ب) کتاب اللہ میں کل کتنے اور کون کون سے فروض ہیں تحریر کریں؟

(ج) مخارج فروض کل کتنے اور کون کون سے ہیں؟ تفصیل سے بیان کریں؟

جوابات: (الف) اعراب: اعراب سوالیہ حصہ میں لگادیے گئے ہیں۔

ترجمہ العبارۃ: عصبه ہر وہ شخص ہے جو وہ مال لے جو اصحاب فرائض نے چھوڑا ہو اور اصحاب فرائض نہ ہونے لے وہ قبضہ مال محفوظ کر لے۔ پھر عصبه کے ساتھ جو سب کے اعتبار سے اور وہ مولیٰ عتاق ہے پھر اس کے عصبات۔

## (ب) کتاب اللہ میں مذکور فروض:

کتاب اللہ میں چھ فروض مذکور ہیں جو بیرون:

۱- نصف (½)، ۲- ربع (1/4)، ۳- تین (1/3)، ۴- تین میں صیہن حصوں کا تعلق نوع اول سے ہے۔

۵- میٹھا (2/3)، ۶- میٹھ (1/3)، ۷- سد (1/6)، ۸- تین میں صیہن حصوں کا تعلق نوع ثانی سے ہے۔

## (ج) مخارج فروض کی تفصیل:

کل مخارج سات ہیں جن کی تفصیل درج ذیل ہے:

جب کسی مسئلہ میں ایک ہی فرض ہو تو ہر فرض کا مخرج اس کا ہم نام ہو گا جیسے نصف کا مخرج دو، تین کا مخرج چار، تین کا مخرج آٹھ، میٹھ اور میٹھا دو نوں کا مخرج تین اور سد س کا مخرج چھ ہو گا۔ لیکن اگر فروض ایک سے زیادہ ہوں اور ان کا تعلق نوع اول و ثانی سے ہو تو پھر ان کے مخرج یوں ہوں گے:

اگر نوع اول میں سے نصف (½) اور نوع ثانی سے کوئی ایک ہو یا تمام ہی ہوں تو مسئلہ چھ (6) سے بنے گا۔

اگر نوع اول سے ربع (1/4) ہو اور نوع ثانی سے کوئی ایک ہو یا تمام ہی ہوں تو مسئلہ بارہ (12) سے بنے گا۔

اگر نوع اول سے ثمن (1/18) ہو اور نوع ثانی سے کوئی ایک ہو یا تمام ہی ہوں تو مسئلہ چوپیں (24) سے بنے گا۔

سوال نمبر 2:- (الف) ماں اور بھن میں سے ہر ایک کے مکمل احوال مع امثالہ پر قلم کریں؟

(ب) ماں کیا جب حمان یا جب نقصان ہوتی ہے یا نہیں؟ اگر ہوتی ہے تو کہاں اور کب؟

جوابات: (الف) ماں کی حالتیں:

ماں کی کل تین حالتیں ہیں:

1- سدس ملتا ہے جب میت کی اولاد یا دو بھائی بھن ہوں خواہ حقیقی باپ شریک ہوں یا ماں شریک جیسے ماں اور بیٹا۔

2- باقی ماں کا تھامی حصہ یعنی ماں کا ملٹ ملتا ہے اگر ماں کے ساتھ باپ اور زوجین میں سے کوئی ایک سوچ درج ہو جیسے ماں، باپ، شوہر ازوجہ۔

3- کل ماں کا تھامی حصہ ملتا ہے اگر میت کی اولاد یا بھن بھائی موجود نہ ہوں جیسے ماں، باپ۔

حقیقی بھنوں کے حالات:

حقیقی بھنوں کے حالات پانچ ہیں:

1- نصف: جب ایک ہو جیسے بچا اور سکی بہن۔

2- دو ملٹ: جب دو یادو سے زیادہ ہوں جیسے 3 بیٹیں اور بچا۔

3- حقیقی بھائی کے ساتھ مل کر عصہ نہیں ہیں جیسے بھائی، بھن۔

4- بیٹوں یا پوتوں کے ساتھ مل کر عصہ نہیں ہیں جیسے بیٹی اپنی، 2 سکی تینیں۔

5- سقوط: جب میت کے بیٹے یا پوتے اگر چہ نیچے ہوں یا باپ دادا بھی ہوں۔

(ب) ماں جب نقصان ہوتی ہے یا جب حمان:

ماں جب نقصان ہوتی ہے یعنی اس کا حصہ کم ہو جاتا ہے یہ جب حمان نہیں ہوتی یعنی مکمل طور پر حصہ سے محروم نہیں ہوتی۔

جب نقصان ہونے کا سبب:

اگر میت کی اولاد بیٹا، پوتا، بیٹی، پوتی وغیرہ یادو بھائی ہوں، تو اس کو ملٹ الکل کی بجائے سدس ملتا ہے۔

سوال نمبر 3:- (الف) جب پرتفصیلی نوٹ تحریر کریں؟

(ب) دو عدد دوں میں پائی جانے والی نسبت کی اقسام مع تعریفات و امثلہ ضبط تحریر میں لائیں؟

جوابات: (الف) جب پر تفصیلی نوٹ:

لغوی معنی: جب کا لغوی معنی ہے "منع" یعنی رکنا۔

اصطلاحی معنی: اصطلاح میں کسی معین شخص کا کسی دوسرے شخص کی موجودگی میں کل یا بعض میراث سے رک جانا، جب کہلاتا ہے۔

اقسام جب:

جہت کی دو قسمیں ہیں:

نمبر 1: جب نقصان، نمبر 2: جب حرام

جب نقصان: جب نقصان یہ ہے کہ کسی وارث کا زیادہ حصہ سے کم حصہ کی طرف منتقل ہو جانا۔ یہ پانچ ورثاء ہے۔

۱- زوج، ۲- مار، ۳- زوجہ، ۴- پوتی، ۵- علائی بہن

جب حرام: جب حرام یہ ہے کہ کسی معین وارث کا کسی دوسرے وارث کی موجودگی میں کل وراثت سے محروم ہو جانا جیسے کافر، غلام، مرد۔

اس کی دو اقسام ہیں:

۱- وہ فریق جو کسی حال میں بھی محوب نہیں ہوتے:

۱- باپ، ۲- مار، ۳- بیٹا، ۴- بیٹی، ۵- شوہر، ۶- بیوی

۲- وہ فریق جو کبھی وارث بنتے ہیں اور کبھی محوب ہوتے ہیں۔ وہ مذکورہ جھگڑاد کے علاوہ ہیں جیسے بیٹے کی موجودگی میں پوتا۔

(ب) دو عدد دوں میں پائی جانے والی نسبت کی اقسام:

۱- مداخل کی تعریف:

جو دو عدد چھوٹے بڑے ہوں اور ان میں سے بڑا عدد چھوٹے عدد پر پورا پورا تقسیم ہو جائے، تو دو عدد دوں کے درمیان مداخل کی نسبت ہوگی اور ان دو عدد دوں میں سے ہر ایک کو مداخل کہیں گے جیسے ۴ اور ۸ وغیرہ۔

۲- تماش کی تعریف:

جو دو عدد باہم برابر ہوں ایسے دو عدد دوں میں تماش کی نسبت ہوگی، ان دو عدد دوں میں سے ہر ایک

عد کو متماثل کہیں گے۔

جیسے 5 اور 5، 19 اور 9 وغیرہ۔

### ۳- تباين کی تعریف:

جود و عدد چھوٹے بڑے ہوں، ان میں سے بڑا عدد چھوٹے عدد پر پورا پورا تقسیم بھی نہ ہو رہا ہو اور کوئی ایسا تیسرا عدد بھی موجود نہ ہو، جو ان دو عددوں کو پورا پورا تقسیم کر سکے، تو ان دو عددوں کے درمیان تباين کی نسبت ہوگی اور ان دو عددوں میں سے ہر ایک کو تباين کہیں گے۔

جیسے 3 اور 5..... 21 اور 47 وغیرہ۔

### ۴- توافق کی تعریف:

جود و عدد چھوٹے بڑے ہوں اور بڑا عدد چھوٹے عدد پر پورا پورا تقسیم نہ ہو رہا ہو اور کوئی تیسرا عدد ہو جو ان دو عددوں کو پورا پورا تقسیم کر سکے، تو ان کے درمیان توافق کی نسبت ہوگی۔ ان دو عددوں میں سے ہر ایک کو توافق نہیں کہیے 18 اور 12، 16 اور 9 وغیرہ۔

سوال نمبر 4:- درج ذیل مسئلہ حل کریں؟

|              |       |                 |
|--------------|-------|-----------------|
| اخت لاب و ام | ام    | (۱) زوج         |
| زوج          | اب    | (۲) جدة         |
| ابن الابن    | اب    | (۳) زوجة        |
| بنت          | ابن   | (۴) ام          |
| الأخوان لام  | حفيدة | (۵) أربعة أبناء |

جوابات:

(۱)

مسئلہ 6 والعلو 9 میت

اخت لاب و ام مار زوج

$\frac{1}{2}$  1/3  $\frac{1}{2}$

4 2 3

(۲)

مسئلہ 2 میت

|               |    |      |     |
|---------------|----|------|-----|
| زوج           | اخ | اب   | جدة |
| $\frac{1}{2}$ | X  | عصبة | X   |

1

X

1

X

مکمل 24

میلت

ابن الابن

ام

اب

زوجہ

عصبہ

1/6

1/6

1/8

13

4

4

3

مکمل 18 = 3 × 6

میلت

بنت

ابن

اب

ام

عصبہ

1/6

1/6

4

1

1

12

3

3

(4)

(8)

مکمل 10

میلت

الاخوان لام

حفیدہ

بنیان

اربعہ ابناء

X

X

2

8

ہر بیٹے کو 2

ہر بیٹی کو 1

☆☆☆

H M Hashnain Asadi

## تنظيم المدارس اہل سنت پاکستان

درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء 2023ء / ۱۴۴۴ھ

## الورقة الثالثة: الفقه وأصوله

الوقت المحدد: ثلات ساعات مجموع الارقام: ۱۰۰

نوت: ہر حصہ سے دو دو سوالات کے جوابات لکھیں؟

## حصہ اول.....فقہ

سوال نمبر 1: - و اذا اشتري خمسة نفر دارا من رجل فللشیع ان يأخذ نصیب أحیسیم راد اشتراها رجل من خمسة أخذها كلها أو ترکها .  
 (الف) صورت مسئلہ لکھیں اور دونوں صورتوں کا فرق دلیل سے واضح کریں ۱۲؟  
 وتسليم الأیں والوصی الشفعة على الصغير جائز عند أبي حنيفة وأبی يوسف  
 وقال محمد وزفر رحمہما اللہ هو على شفعته اذا بلغ .

(ب) صورت مسئلہ کی وضاحت کریں اور یقین کے دلائل لکھتے ہوئے راجح مذہب کی وجہ ترجیح تحریر کریں؟ ۱۳

سوال نمبر 2: - (الف) اضحیہ کی تعریف، حکم اضحیہ برے اختلاف ائمۃ مع دلائل قلمبند کریں؟ ۱۵

(ب) وہ عیوب بیان کریں جن کی وجہ سے جانور کی قربانی جائز نہیں؟

سوال نمبر 3: - ولا ينبغي للسلطان أن يسرع على الناس .

(الف) اس مسئلہ کو دلائل سے واضح کریں؟ ۱۰

(ب) موجودہ دور میں حکومت کی طرف سے نرخ نامے جاری ہوتے ہیں اس بارے شرعی حکم بیان کریں؟ ۱۰

(ج) بیع السلاح کا حکم تحریر کریں؟ ۵

## حصہ دوم.....أصول فقه

سوال نمبر 4: - حامد اللہ ولا یجوز ان یکون حامدا حالا من فاعل یقول لان قوله وبعد فان العبد على ما في النسخة المقرؤة عند المصنف صارف عن ذلك واما على

النسخة القديمة الخالية عن هذا الصارف فالظاهر انه حال عنہ .

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ تحریر کریں؟  $15=5+10$

(ب) یہ عبارت ایک سوال کے جوابات پر مشتمل ہے، سوال مع جواب قلمبند کریں؟  $10$

سوال نمبر 5:- قوله وعلى أفضل رسله مصليا ولما كان أجل النعم الوائلة الى العبد هو دين الاسلام وبه التوصل الى النعيم الدائم في دار السلام وذلك بتوسط النبي صلى الله عليه وسلم صار الدعاء تلو الثناء على الله تعالى فأردف الحمد بالصلوة .

(الف) ترجمہ کریں اور عبارت مذکورہ کی غرض شارح واضح کریں؟  $20=10+10$

(ب) توضیح تلویع حقیقت میں کتنی اور کون کون سی کتابوں کا مجموعہ ہے؟  $5$

سوال نمبر 6:- (الف) فقہ کی تعریف امام ابو حنیفہ اور امام شافعی رحمہما اللہ کے نزدیک کیا ہے؟  $10$

(ب) حکم کی عرف، اصطلاح اصول اور اصطلاح منطق کے مطابق تعریفات لکھیں؟  $10$

(ج) مدرسہ بزدیو کا پورا نام لکھیں؟  $5$

☆☆☆

درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2023ء

تیسرا پرچھ: فقه و اصول فقه

حصہ اول..... فقه

سوال نمبر 1:- واذا اشتري خمسة نفر دارا من رجل فالمتفق ان يأخذ نصيب أحدهم وان اشتراها رجل من خمسة أخذها كلها أو ترکها .

(الف) صورت مسئلہ لکھیں اور دونوں صورتوں کا فرق دلیل سے واضح کریں؟

وتسليم الأب والوصى الشفعة على الصغير جائز عند أبي حنيفة وأبى يوسف وقال محمد وزفر رحمهما الله هو على شفعته اذا بلغ .

(ب) صورت مسئلہ کی وضاحت کریں اور فریقین کے دلائل لکھتے ہوئے راجح مذهب کی وجہ ترجیح تحریر کریں؟

جوابات: (الف) صورت مسئلہ:

مسئلہ یہ ہے کہ جب پانچ آدمیوں کی جماعت نے کسی شخص سے کوئی گھر خریدا تو اس صورت میں شفیع کے لیے جائز ہے کہ ان میں سے کسی ایک کا حصہ لے۔ اگر ایک گھر کو کسی شخص نے پانچ آدمیوں سے کوئی

مکان خریدا تو اس صورت میں شفیع یا تو کامل مکان لے گا یا پھر سارے کاسار اترک کرے گا۔

فرق: دونوں صورتوں میں فرق کی وضاحت یہ ہے کہ دوسری صورت میں مکان کا کچھ حصہ لینے سے مشتری پر صفة متفرق ہو جائے گا یعنی دوبارہ تجارت کرنا لازم آئے گا۔ پس تفرق صفة کی وجہ سے مشتری کو زیادہ ضرر اور نقصان اٹھانا لازم آئے گا جبکہ پہلی صورت میں شفیع کسی ایک مشتری کے قائم مقام ہو جائے گا۔ لہذا اس صورت میں صفة متفرق نہیں ہو گا۔ لہذا مشتری پر کوئی ضرر بھی نہیں آئے گا۔ لہذا ایک حصہ لے سکتا ہے۔

### (ب) صورت مسئلہ کی وضاحت:

مسئلہ یہ ہے کہ کسی چھوٹے بچے کو میراث میں ملنے والے مکان کے برابر کوئی مکان فروخت ہوا تو اس پر حق شفہ حاصل ہو گا۔ اب ہوایوں کہ بچے کے باپ یا اس کے وصی نے حق شفہ ترک کر دیا تو کیا اس کا تنازع باطل ہو جائے گا یا نہیں؟ اس مسئلہ میں علماء کا اختلاف ہے۔

### شیخین کا مذہب:

ذکورہ مسئلہ میں امام اعظم اور امام ابو یونف فرماتے ہیں: والد یا وصی کے حق شفہ سونپنے سے حق شفہ باطل اور ختم ہو جائے گا۔

### شیخین کی دلیل:

شیخین کی دلیل یہ ہے کہ شفہ تجارت کے معنی میں ہے، کیونکہ تیات بر وہ چیزیں جاتی ہے۔ لہذا اگر کسی بچے نے بیع کی تو والد یا وصی کو ختم کرنے کا اختیار ہے، تو پھر شفہ بھی چونکہ تجارت اور بیع کی مثل ہے، تو اسے بھی ختم کر سکتے ہیں۔

### امام محمد و امام زفر کا مذہب:

امام محمد و امام زفر حبہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک باپ یا وصی کے شفہ سے دستبردار ہونے کی وجہ سے حق شفہ ختم نہیں ہو گا بلکہ بالآخر ہونے تک اس بچے کے لیے حق شفہ ثابت رہے گا۔

دلیل: ان حضرات کی دلیل یہ ہے کہ شفہ بچے کا ثابت شدہ حق ہے۔ لہذا باپ اور وصی اسے باطل کرنے کے مالک نہیں ہوں گے جیسا کہ اس کی دیت اور قصاص کو باطل کرنے کے مالک نہیں۔ اس لیے بھی کہ حق شفہ نقصان کو دور کرنے کے لیے شروع ہوا۔ لہذا باپ اور وصی اگر اس کو ختم کر دیں گے، تو یہ بچہ کو ضرر دینا ہے نہ کہ ضرر کو اٹھانا۔ اس لیے باپ یا وصی کو بچے کے حق شفہ کو ختم کرنے کا اختیار نہیں ہے۔

سوال نمبر ۲:-(الف) اضحیہ کی تعریف، حکم اضحیہ کے بارے اختلاف ائمۃ مع دلائل قلمبند کریں؟

(ب) وہ عیوب بیان کریں جن کی وجہ سے جانور کی قربانی جائز نہیں؟

جواب: (الف) اضحیہ کی تعریف: مخصوص جانور کو مخصوص دنوں میں عبادت کی نیت سے ذبح کرنا

اضحیہ (قربانی) کہلاتا ہے۔

اضحیہ کا حکم: امام محمد، امام زفر، امام حسن اور امام ابو یوسف کی ایک روایت کے مطابق قربانی واجب

نہیں۔ امام شافعی اور امام ابو یوسف کی دوسری روایت کے مطابق قربانی سنت ہے۔

امام طحاوی فرماتے ہیں: وجوب کا قول صرف امام صاحب کا ہے جبکہ امام ابو یوسف اور امام محمد کا قول

سنت کا ہے۔

~~تمکین و جوب کی دلیل:~~

امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل یہ ہے کہ نبی علیہ السلام نے فرمایا: "جو شخص وسعت پائے اور قربانی نہ کر لے تو وہ باری عید گاہ کی طرف نہ آئے" اس جیسی وعید ترک واجب پر ہوتی ہے، غیر واجب کے ترک پر نہیں ہوتی۔

اس لیے بھی قربانی واجب ہے کہ قربانی قربت اور عبادت ہے۔ جس کی طرف اس کا وقت منسوب اور مضاف ہے۔ اسی لیے تو یوم الآخری کہا جاتا ہے۔ لیکن یہ اضافت و جوب کی خبر دیتی ہے، کیونکہ قاعدہ ہے کہ اضافت اخصاص کا فائدہ دیتی ہے۔ اخصاص تھی، قربت ہو گا جب مضاف الیہ پایا جائے۔ کسی شیء کا وجود اس کے واجب ہونے سے پایا جائے گا، کیونکہ ممکن ہے کہ لوگ غیر واجب کے ترک پر اجماع کر لیں لیکن ترک واجب پر اجماع نہیں کر سکتے۔ اب اگر قربانی کو واجب ترک نہیں تو بھر اس کا وجود مشکل ہو گا اور وجود دشوار اور مشکل ہو گا، تو پھر اخصاص کا فائدہ بھی نہ ہو گا۔ لہذا معلوم ہوا کہ قربانی واجب ہے۔

~~تمکین سنت کے دلائل:~~

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "تم میں سے جو شخص قربانی کرنے کا ارادہ کرے پس چاہے کہ وہ اپنے بال اور ناخن میں سے کچھ بھی نہ کاٹے"۔ اس فرمان میں قربانی کو ارادہ کے ساتھ معلق کیا گیا ہے اور قربانی کو ارادہ کے ساتھ معلق کرنا واجب کے منانی ہے۔ اس لیے بھی کہ قربانی اگر میم پر واجب ہوتی تو مسافر پر بھی واجب ہوتی، کیونکہ دنوں عبادات مالیہ میں مختلف نہیں جیسے زکوٰۃ میں مختلف نہیں۔ پس مسافر پر واجب نہ ہونا عدم و جوب کی دلیل ہے۔

(ب) عیوب کا بیان:

اندھا جانور، کاتا جانور، لکڑا جانور جو قربانی کا دلکش چل کر نہ جاسکے، بہت کمزور جانور کی قربانی کرنا

جاائز نہیں۔ اسی طرح کان کے، دم کے جانور کی قربانی بھی جائز نہیں۔ اسی طرح وہ جانور جس کی دم یا کان کا اکثر حصہ کٹا ہو، اس کی قربانی بھی جائز نہیں ہے۔

سوال نمبر 3:- ولا ینبغی للسلطان أن یسعن علی الناس۔

(الف) اس مسئلہ کو دلائل سے واضح کریں؟

(ب) موجودہ دور میں حکومت کی طرف سے نرخ نامے جاری ہوتے ہیں اس بارے شرعی حکم بیان کریں؟

(ج) بیع السلاح کا حکم تحریر کریں؟

جواب: (الف) مسئلہ کی وضاحت: مسئلہ یہ ہے کہ بادشاہ کو لوگوں پر ریٹ مقرر کرنا جائز نہیں۔

دلیل ۱- نبی علیہ السلام نے فرمایا: ”تم لوگ ریٹ مقرر نہ کرو پس بے شک اللہ تعالیٰ بھاؤ مقرر کرنے والا ہے، وہی قبضہ کرنے والا، کشاوگی پیدا کرنے والا اور رزق دینے والا ہے۔“

دلیل ۲- اس لیے بھی کہ تم عاقد کا حق ہے۔ لہذا اس کی تعین بھی اس کی طرف سے ہوگی۔ لہذا سلطان کو اس حق کا پے ہونا جائز نہیں۔

(ب) موجودہ دور میں حکومت کا نرخ نامہ مقرر کرنے کا حکم:

امام صاحب کے نزدیک اس میں کوئی خرچ نہیں کر غلدارے اگر حکم کرتے ہیں اور ناریل قیمت سے بہت زیادہ قیمت لیتے ہیں تو اس حالت میں مسلمانوں کے حقوق کی حفاظت کے لیے سلطان نرخ مقرر کر سکتا ہے، کیونکہ سلطان اگر ریٹ مقرر نہیں کرتا تو اس میں غلدارے مسلمانوں سے زائد قیمت وصول کر کے ان پر ظلم کریں گے۔

(ج) بیع السلاح کا حکم: فتنہ کے زمانہ میں ہتھیار کی بیع کرنا مکروہ ہے کیونکہ یہ معصیت کا سبب

ہے۔

### حصہ دوم.....اصول فقہ

سوال نمبر 4:- حَامِدًا لِلَّهِ وَلَا يَجُوزُ أَنْ يَكُونُ حَامِدًا حَالًا مِنْ فَاعِلٍ يَقُولُ لَا إِنْ قَوْلَهُ وَبَعْدُ فَإِنَّ الْعَبْدَ عَلَى مَا فِي النُّسْخَةِ الْمُقْرُوَةِ إِنْدَ الْمُصَنِّفِ صَارِفٌ عَنْ ذَلِكَ وَأَمَّا عَلَى النُّسْخَةِ الْقَدِيمَةِ الْخَالِيَةِ عَنْ هَذَا الصَّارِفِ فَالظَّاهِرُ أَنَّهُ حَالٌ عَنْهُ۔

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ تحریر کریں؟

(ب) یہ عبارت ایک سوال کے جوابات پر مشتمل ہے، سوال مع جواب قلمبند کریں؟

جواب: (الف) عبارت پر اعراب: اور لگادیے گئے ہیں۔

ترجمہ: "حامدًا لله" اور نہیں جائز کہ حامدًا کو يقول کے فاعل سے حال بنایا جائے، کیونکہ ماتن کا قول "وبعد فان العبد" وہ نسخہ جو مصنف کے ہاں موجود ہے، اس ترکیب سے پھر رہا ہے۔ قدیم نسخہ کے مطابق جس میں "وکنـد فـان العـبد" والے الفاظ نہیں، حامدًا کو يقول کے فاعل سے حال بنانا درست ہے۔

15

### (ب) سوال اور جواب کی تقریر:

تقریر سوال یہ ہے کہ حامدًا کو بعد میں آنے والے "يقول" کے فاعل سے حال بنانا درست ہے یا نہیں؟

تو علامہ فتاوازی نے اس کا جواب دیا کہ توضیح کا وہ نسخہ جوان کے ہاں موجود ہے، معتبر ہے اور پڑھا جانا بہت سب سے روک رہا ہے، کیونکہ "إِنْ" ہمزہ کے کرہ کے ساتھ حرف مشہہ ب فعل ہے، جو صدارت کام کو چاہتا ہے۔ لہذا ہم حامدًا کو يقول کے فاعل سے حال بناتے ہیں، تو پھر اس کی صدارت فوت ہو جائے گی۔ ان حرف مشہہ ب فعل کا حاصہ ہے کہ وہ اپنے مابعد کو ماقبل میں عمل کرنے سے روک دیتا ہے۔ لیکن نسخہ قدیمہ میں چونکہ "إِنْ" موجود نہیں۔ لہذا وہاں مذکورہ خرابی لازم نہیں آئے گی، تو اس میں يقول کے فاعل سے حال بنانا درست ہے۔

سوال نمبر 5: - قوله و على افضل رسـلـه مـصـلـيـا و لـمـا كـانـ أـجـلـ النـعـمـ الـواـصـلـةـ الـىـ  
الـعـبـدـ هـوـ دـيـنـ الـاسـلـامـ وـبـهـ التـوـصـلـ الـىـ النـعـيمـ الـدـالـيـمـ فـيـ دـارـ السـلـامـ وـذـلـكـ بـتـوـسـطـ النـبـيـ  
صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ صـارـ الدـعـاءـ تـلـوـ الشـنـاءـ عـلـىـ اللـهـ تـعـالـىـ بـلـادـ فـيـ الـحـمـدـ بـالـصـلـوةـ۔

(الف) ترجمہ کریں اور عبارت مذکورہ کی غرض شارح واضح کریں؟

(ب) توضیح تلویح حقیقت میں کتنی اور کون کون سی کتابوں کا مجموعہ ہے؟

جواب: (الف) عبارت کا ترجمہ: "ماتن کا قول" و على افضل رسـلـه مـصـلـيـا" جب نہ سمجھ پہنچنے والی نعمتوں سے سب سے اجل اور بڑی نعمت دین اسلام ہے اور اسی نعمت ایمان کے سبب دارالسلام یعنی جنت میں دائی نعمتوں تک پہنچتا ہے۔ یہ سب نبی علیہ السلام کے توصل سے ہی ممکن ہے۔ تو اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء کے بعد نبی علیہ السلام کے لیے بلندی درجات کی دعا کی اور حمد کے بعد صلوٰۃ کا ذکر کیا۔"

غرض شارح: غرض شارح ماتن کی اس عبارت کا ماقبل ہے ربط بیان کرتا ہے اور ایک سوال مقرر کا جواب دینا ہے۔ سوال یہ ہے کہ ماتن رحمہ اللہ تعالیٰ مقصد کتاب میں شروع ہوتے فعل صلوٰۃ جو کہ اس کتاب کے مقاصد سے نہیں، میں شروع کیوں ہوئے؟ تو شارح نے اس سوال کا جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ کی حمد کے

بعد فعل صلوٰۃ کا ذکر اس لیے کیا کہ اللہ تعالیٰ کے احکام اور اس کی نعمتوں کا ہم تک پہنچنے کا وسیلہ نبی علیہ السلام کی ذات مبارکہ ہیں اور نعمتوں سے سب سے بڑی نعمت یعنی دین اسلام بھی ہم تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعے پہنچی اس لیے آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے لیے محض ٹھہرے۔ محض کاشکریہ ادا کرنا واجب ہے۔ اس لیے محض کا حق ادا کرنے کے لیے حمد کے بعد صلوٰۃ کا ذکر کیا۔

### (ب) توضیح اور تلویح کا تعارف:

توضیح تلویح درحقیقت دو کتابیں ہیں جو دو مصنفوں نے لکھی ہیں ”توضیح“ مسعود بن عمر المشہور علامہ سعد الدین نقیازی کی کتاب ہے جو صدر الشریعت علامہ عبید اللہ بن مسعود کی کتاب ”تنقیح الاصول“ کی شرح ہے۔ توضیح ”تنقیح“ کی بھی شرح ہے جو علامہ عبید اللہ بن مسعود نے تصنیف فرمائی ہے۔

سوال نمبر 6:- (الف) فقه کی تعریف امام ابوحنیفہ اور امام شافعی رحمہما اللہ کے زد دیک کیا ہے؟

(ب) حکم کی عرف، اصطلاح اصول اور اصطلاح منطق کے مطابق تعریفات لکھیں؟

(ج) علامہ بزدیو کا پورا نام لکھیں؟

جواب: (الف) امام ابوحنیفہ کے زد دیک فقه کی تعریف: ”معرفة النفس مالها وما عليها“

یعنی نفس کا اپنے مفید اور غیر مفید (مضر) حیز وں کو جاننا۔

امام شافعی کے زد دیک فقه کی تعریف: احکام شریعتہ عملیہ کو تفصیلی دلائل سے جاننا فقة کہلاتا ہے۔

(ب) اہل عرف کے زد دیک حکم تعریف: ایک امر کا دوسرے امر کی طرف نسبت کرنا ایجاد یا سلب کے ساتھ۔

اصولیوں کے زد دیک حکم تعریف: اللہ تعالیٰ کا خطاب جو افیضاء یا تکمیل مکلفین کے افعال کے ساتھ متعلق ہو۔

منطقیوں کی اصطلاح میں حکم تعریف: اس چیز کا ادراک کہ نسبت واقع ہوئی ہے یا واقع نہیں ہوئی، اس حکم کو تقدیق کہتے ہیں۔

(ج) علامہ بزدیو کا پورا نام: علی بن محمد آپ کا پورا نام ہے۔

☆☆☆

## تنظيم المدارس اہل سنت پاکستان

درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء 2023ء / ۱۴۴۴ھ

### الورقة الرابعة: أصول الحديث وأصول التحقيق

الوقت المحدد: ثلات ساعات مجموع الارقام: ۱۰۰

نوت: ہر حصہ سے دو دو سوالات حل کریں۔

#### حصہ اول..... اصول حدیث

سوال نمبر 1:- فَإِذَا جَمِعَ هَذِهِ الشُّرُوطِ الْأَرْبَعَةُ وَهِيَ عَدَدُ كَثِيرٍ أَحَدَتِ الْعَادَةُ  
تَوَالُّتُهُمْ وَتَوَافُقُهُمْ عَلَى الْكِذْبِ رَوَوْا ذَلِكَ عَنْ مِثْلِهِمْ مِنَ الْأَبْيَادِ إِلَى الْأَنْتَهَىٰ وَكَانَ  
مُسْتَنِدًا إِنْتَهَىٰ إِلَيْهِمُ الْمَرْسَىٰ وَأَنْضَافَ إِلَى ذَلِكَ أَنْ يَضْحَبَ خَبْرُهُمْ إِفَادَةُ الْعِلْمِ لِسَامِعِهِ فَهَذَا  
هُوَ الْمُتَوَاتِرُ۔

(الف) عبارت پر اعراف لگا کر تحریر کریں؟  $15 = 10 + 5$

(ب) خرمتواتر کی تعریف اور حکم بیان کریں؟  $10$

سوال نمبر 2:- (الف) ابن حجر کی "شرح نخبۃ الفکر" کا منبع، مزایا اور اہمیت پر جامع نوت

لکھیں؟  $15$

(ب) "شرح نخبۃ الفکر" کی وجہ تالیف تحریر کریں؟  $10$

سوال نمبر 3:- مندرجہ ذیں اصطلاحات میں سے پانچ کی تعریفات قلمبند کریں؟  $25 = 5 \times 5$

حسن لذاته، المحفوظ، المتابعة، المعرض، المتروک، المقلوب، المضطرب

#### حصہ دوم..... اصول تحقیق

سوال نمبر 4:- (الف) علمی تحقیق کی اہمیت بیان کریں؟  $10$

(ب) موضوع کے اعتبار سے تحقیق کی اقسام کی وضاحت کریں؟  $10$

(ج) مسئلہ تحقیق کی حدود کی شناخت بیان کریں؟  $5$

سوال نمبر 5:- (الف) مصادر اور مراجع کی وضاحت اور فرق تحریر کریں؟  $15$

(ب) شروحات، حواشی اور ہوامش میں فرق واضح کریں؟  $10$

سوال نمبر 6:- محقق کی خصوصیات پر تفصیل انوٹ لکھیں؟  $25$

## درجہ عالمیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2023ء

### چوتھا پرچہ: اصول حدیث و اصول تحقیق

#### حصہ اول: اصول حدیث

سوال نمبر 1:- فَإِذَا جُمِعَ هُذِهِ الشُّرُوطُ الْأَرْبَعَةُ وَهِيَ عَدَدُ كَثِيرٍ حَالَتِ الْعَادَةُ تَوَاطُّنُهُمْ وَتَوَافُقُهُمْ عَلَى الْكِذْبِ رَوَّا ذَلِكَ عَنْ مُتَلِّهِمْ مِنَ الْإِبْتِدَاءِ إِلَى الْإِنْتِهَاءِ وَكَانَ مُسْتَبِدٌ إِنْتِهَا نِهَمُ الْحِسَّ وَانْضَافُ إِلَى ذَلِكَ أَنْ يَصْحَبَ خَبْرُهُمْ إِفَادَةُ الْعِلْمِ لِسَامِعِهِ فَهَذَا هُوَ الْمُتَوَاتِرُ .

(الف) عبارت پر اعراب لگا کر ترجمہ کریں؟

(ب) خبر متواتر کی تعریف اور حکم بیان کریں؟

جواب: (الف) عبارت پر اعراب: اعراب اور لگادیے گئے ہیں۔

عبارت کا ترجمہ "جب جمع ہو جائیں یہ چار شرائط اور وہ یہ کہ تعداد کثیر ہو کہ محال سمجھے عادۃ ان کا متفق ہونا جھوٹ پر اور روایت کریں وہ اسے ابتداء سے انتہاء تک ان کی مثل تعداد اور ان کی انتہائی سند حس ہو (عقل سے اس کا تعلق نہ ہو) اور یہ لکان کا بخرا ہے سامع کو علم یعنی کافا نہ دے، پس وہ متواتر ہے۔"

(ب) خبر متواتر کی تعریف: وہ حدیث جس کے روایت ہر زمانہ میں اتنی کثیر تعداد میں ہوں کہ ان

سب کا جھوٹ پر متفق ہونا محال ہو۔

حکم: خبر متواتر پر عمل کرنا واجب ہے اور اس میں بحث نہیں کرنا چاہیے۔

سوال نمبر 2:- (الف) ابن حجر کی "شرح نخبۃ الفکر" کا نسخہ، مزایا اور اہمیت پر جامع نوٹ لکھیں؟

(ب) "شرح نخبۃ الفکر" کی وجہ تالیف تحریر کریں؟

جواب: (الف) شرح نخبۃ الفکر کی خصوصیات:

احادیث صحیحہ کو غیر صحیحہ سے ممتاز کرنا ایک مشکل کام تھا، اس لیے ایک ایسے ترازو کی ضرورت تھی جس سے احادیث صحیحہ اور غیر صحیحہ کو تباہ کسکے۔ چنانچہ ائمہ حدیث نے اصول حدیث کی طرف اپنی توجہ مبذول کی کہ کثیر تعداد میں اس فن میں کتب تصنیف فرمائیں۔ ان میں سے کوئی منظور نہ اس ہوئی تو کسی کو قدر کی نگاہ سے نہ دیکھا گیا۔

علامہ حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ تعالیٰ نے بھی اصول حدیث میں تصنیف فرمائی، جس کا نام

انہوں نے ”نخبۃ الفکر فی مصطلح اہل الاثر“ رکھا جو اختصار اور اپنی جامعیت کے اعتبار سے لوگوں میں بہت زیادہ مقبول ہوئی۔ چونکہ وہ مختصر تھی اور ترتیب احسن تھی اور ہر مشکل مسئلہ پر مشتمل تھی، اس لیے لوگوں نے اس کی شرح لکھنے کی فرمائش کی جس کو قبول کرتے ہوئے میں نے اس کی شرح لکھی جس کا نام ”نخبۃ النظر فی نخبۃ الفکر“ رکھا۔

شرح نخبۃ الفکر اصول حدیث میں ایک معبر اور جامع کتاب تلیم کی جاتی ہے۔ اپنی جامعیت کی وجہ سے ہی عرب و عجم ہر جگہ مشہور و معروف ہے۔ اس شرح میں علامہ موصوف نے ہر اس چیز کی وضاحت کر دی جنہیں سمجھنا طلبہ پر دشوار تھا۔ ہر مشکل مقام کو حل کر دیا جن تک رسائی مشکل تھی اور اس کے مخفی خزانوں کو کھول دیا جو مبتدی پر مخفی تھے۔ اس شرح میں توجیہ و وضاحت میں کمال مبالغہ کا مظاہرہ کیا اور مبتدی کو اس کے مخفی گشتوں پر متنبہ کیا اور اس شرح کی تلخیص کی ایسی مطلب خیز توضیح کر دی کہ مبتدی کو انتہائی غور و خوض کی نیورٹ نہیں بلکہ آسانی سے مبتدی اس پر حاوی ہو سکتا ہے۔

### وجہ تالیف کتاب:

مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: مجھ سے اہل علم حضرات نے گزارش کی میں علم حدیث کی اصطلاحات میں ایک اہم اور مخلص کتاب تصنیف کروں، تو میں نے اہل علم حضرات کے ارشاد کے مطابق اس فن میں ایک اہم اور مخلص کتاب تصنیف کروں۔ اس کا نام رکھا ”نخبۃ الفکر فی مصطلح الاثر“ اس کتاب میں ترتیب میری اپنی ہے۔ اور پہلے بلا ترتیب بھرے، ووئے مسائل کو مرتب کیا۔

سوال نمبر 3: مندرجہ ذیل اصطلاحات کی تعریفات قلمبند کیں؟

حسن لذاتہ، المحفوظ، المتابعة، المعرض، المتروک، الممنوع، المضطرب

جواب: حسن لذاتہ کی تعریف: جس حدیث میں کمال ضبط کے سواء <sup>صحیح</sup> لذات کی تعریف اضافات پائی

جائیں اور ضبط کی تعداد طرق روایت سے پوری ہو جائے۔

المحفوظ کی تعریف: اگر ثقہ راوی نے ایسے شخص کی مخالفت نہ کی جس کو ضبط یا تعداد دیا کسی اور وجہ ترجیح میں سے کسی وجہ سے ترجیح حاصل ہو۔ بالفاظ دیگر اگر ایسے ارجح کی مخالفت کی جائے جو ضبط یا کثرت تعداد دیا اس کے علاوہ کسی وجہ ترجیح میں اس سے عمدہ ہو تو ارجح کو محفوظ کہتے ہیں اور اس کے مقابل مرجوح کو شاذ کہتے ہیں۔

متابعہ کی تعریف: کسی حدیث کی روایت کرنے میں راوی کے ساتھ دوسرا راوی بھی شریک ہو جائے اور اس کے شیخ سے روایت کرے۔

مععرض کی تعریف: اگر سند کے درمیان سے دو راوی اکٹھے گر جائیں، تو اسے حدیث مععرض کہتے

ہیں۔

متروک کی تعریف: جس حدیث کی سند میں کوئی راوی مسمی بالکذب ہو۔

مقلوب کی تعریف: اگر حدیث کے راویوں کے اسماء میں تقدیم و تاخیر ہو جیسے مرودہ بن کعب کی بجائے کعب بن مرودہ کہنا، تو مقلوب ہے۔

مضطرب کی تعریف: اگر سند یا متن حدیث میں زیادتی، نقصان یا تقدیم و تاخیر کردی جائے، تو اسے مضطرب کہتے ہیں۔

## حصہ دوم..... اصول تحقیق

سوال نمبر 4:-(الف) علمی تحقیق کی اہمیت بیان کریں؟

(ب) موضوع کے اعتبار سے تحقیق کی اقسام کی وضاحت کریں؟

(ج) مسئلہ تحقیق کی حدود کی شناخت بیان کریں؟

جوابات: (الف) علمی تحقیق کی اہمیت:

بلاشبہ علمی تحقیق ایک حیات بخش اور فکری سرگرمی ہے، اس سلسلے میں ہمارے اسلاف نے اپنی تحقیقات کے ذریعے نظری و عملی دنیائے معرفت کو اس قدر رخیز اور مالا مال کر دیا کہ انہیں کی تحقیقات کو اساس بنایا کر مغربی مفکرین اور دانشوروں نے علیعہ اجد و جهد میں قدم رکھا۔ تحقیق و جتو سائنسی، صنعتی، زرعی، انتظامی اور تعلیمی ترقی کا واحد ذریعہ ہے۔ یہ حسن علی، نیوفنیا، پنکٹی، عمدگی، وسائل کے حصول، موازنہ و تقابل، تجربہ کاری، اساباب و علل کی دریافت، نتائج کے حصول، واقعات و حالات کی تہہ تک پہنچنے اور عوامل کے تجزیے کے لیے بھی واحد سیلہ و ذریعہ ہے۔ علمی تحقیق ایسی دلکش اور پرکیف چیز ہے جو بہت سے اہل علم کی فطرت ثانیہ بن جاتی ہے۔ اس کے بغیر زندگی گزارنا ان کے لیے ممکن نہیں، یہ تحقیق کو سوچنے کا ڈھنگ، عمدہ شعور اور تکمیل کی طرف بڑھنے کا طریقہ سکھاتی ہے۔ یہ محقق کے لیے بھئے نے نظریت، قوانین اور آراء کے در پیچ کھوئی ہے۔ مختصر ایہ کہا جاسکتا ہے ”البحث کا شف للحقيقة“، ”تحقیق حقیقت کو منکشف کرتی ہے۔“ ایک تحقیق ذوق رکھنے والے طلب علم کے لیے حقائق کی دریافت سے بڑھ کر اور کیا نعمت ہو سکتی ہے!

علمی تحقیق محقق کی علمی لحاظ سے اور پیشہ وارانہ تربیت کرتی ہے۔ اس سے محقق کو مشاہدہ کی قوت ملتی ہے۔ اس کے اندر واقعات کا کھونج لگانے، ان کو باہمی ترتیب دینے، ان کے علل و اساباب تک پہنچنے، ان کا تجزیہ کرنے اور ان سے استفاض و استنباط کرنے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔ ان سب پر مستزداد یہ کہ اس میں خود احساسی اور علمی امانت داری کا احساس فروغ پاتا ہے۔

تحقیق کے میدان میں قدم رکھنے کے بعد انسان کو بہت سے مالی منافع بھی حاصل ہوتے ہیں۔ بہت سے عہدوں اور ملازمتوں کے لیے تحقیق میں مہارت کی شرط ہوتی ہے۔ کئی ادارے اور کمپنیاں صرف اس بات پر بھاری مالی معاونت ادا کرتی ہیں کہ ان کی مصنوعات اور سامان کی بہتر تشویش اور خرید فروخت ہو۔ ان کی پیداوار اور معیار میں اضافہ ہو، اور برآمدات اور درآمدات کا نظام بہتر سے بہتر ہو سکے۔ بہت سارے تعلیمی، انتظامی اور مالی ادارے مستقل طور پر تحقیق کا کام جاری رکھتے ہیں تاکہ وہ ترقی کا ہدف حاصل کر سکیں۔

اس طرح تحقیقی ذوق اور تحقیقی صلاحیت محقق کو اپنے پیشے میں علمی و مادی دونوں طرح کے فائدے سے نوازتی ہے۔ کسی ملک اور ریاست کے لیے ممکن نہیں کہ وہ زندگی کے کسی شعبے میں علمی تحقیقات کے بغیر ترقی کر سکے۔ یہی وجہ ہے کہ تمام وزاریں اور تمام بڑے ادارے شعبہ تحقیق یا شعبہ مطالعہ یا شعبہ ترقی کے نام سے ایسے شعبے قائم کرتے ہیں جن کا مقصد بہتر سے بہتر اور جدید سے جدید تر کا حصول ہوتا ہے۔ تمام جامعات علمی تحقیق کے مراکز قائم ہیں، بلکہ بڑی جامعات میں تو مختلف شعبہ ہائے علوم سے متعلق الگ الگ کلیات اور سارے اکنامیات قائم کیے گئے ہیں۔

ملک و قوم اور افراد و معاشرہ کی ترقی کا واحد اور مثالی راستہ تحقیق جستجو ہی ہے۔ ایجاد، اختراع اور دریافت تحقیقات کے بغیر ممکن نہیں۔ ان کے لیے غیر فوجہ دار معاشرہ کی تقلید کا شکار ہو جاتا ہے۔ جس کے نتیجے میں وہ دوسروں کے اعمال اور کارناموں اور ان کے انکار و تائیج کا سہارا لیتا ہے۔ اختصار کے ساتھ یہ کہا جا سکتا ہے کہ علمی تحقیق نفس انسانی، ملک و ریاست اور علم و معرفت کی ترقی کا انتہائی فعال اور یکتا ذریعہ اور سبب ہے۔

### (ب) موضوع کے اعتبار سے تحقیق کی اقسام:

موضوع کے اعتبار سے تحقیق کی بہت سی اقسام ہیں۔ کسی بھی دینی، لغوی، حسابی، منطقی، فیضیاتی، معاشرتی، بنا تاتی، حیاتیاتی، فلکیاتی، ارضیاتی، مالی و اقتصادی، انتظامی، انجینئرنگ، فارمیکی، کمپیوٹر یا ان جیسے دیگر نظریاتی و اطلاقی موضوعات پر تحقیق ہو سکتی ہے۔ یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ موضوع کے لحاظ سے تحقیقات کی اقسام دراصل علم و معرفت کی انواع کے لحاظ سے مختلف ہو جاتی ہیں۔ اور ہر موضوع اپنے اندر کئی فروعات کو سمیئے ہوئے ہوتا ہے، مثلاً: لغت کے میدان میں بیسیوں مختلف موضوعات پر تحقیق ہو سکتی ہے شاعری، تاول، ڈرامہ، افسانہ، اصوات حروف: صرف، نحو، تاریخ، لغت، معاجم، علم لغت نویسی، ترجمہ اور زبان کی تعلیم وغیرہ گویا کہ ہر موضوع کے تحت بیسیوں فروعات اور ہر فرع کے ساتھ بیسیوں عنوانات، اور ہر عنوان کے ساتھ بیسیوں اقسام ہوتی ہیں، اور ہر قسم کے مزید کئی شعبے بن جاتے ہیں۔ اس طرح ہزاروں

موضوعات ایسے ہیں جنہیں تحقیق کا میدان بنایا جاسکتا ہے۔

### (ج) مسئلہ تحقیق کی حدود کی شناخت:

مسئلہ تحقیق سے مراد تحقیق کے علمی انکار، موضوعات، سائل اور میدانات ہیں، اور مسئلہ تحقیق کی تحدید سے مراد تحقیق کی اہمیت کی وضاحت اور تحقیق کے مفروضے نیز معلومات، مواد، سائل، نمونوں، مثالوں، تجربات اور اسالیب کی نوعیت اور علمی مناجع کی اقسام جن کے ذریعے مقابلے کی تیاری میں مددی جاتی ہے۔

سوال نمبر 5:- (الف) مصادر اور مراجع کی وضاحت اور فرق تحریر کریں؟

(ب) شروعات، حواٹی اور ہوامش میں فرق واضح کریں؟

جواب: (الف) مصادر و مراجع کی تعریف اور ان کے درمیان فرق:

مصادر و مراجع دو الگ الگ اصطلاحات ہیں۔ ان میں سے ہر ایک کا اطلاق کتابوں کے ایک مجموعے پر یا اخناتا ہے جن سے محقق تحقیق کے دوران استفادہ کرتا ہے۔ البتہ ان دونوں مجموعوں کے درمیان بنیادی طور پر ایک خصوصیات کی وجہ سے کچھ فرق ہے۔

مصدر سے مراد وہ کتاب ہے جو مومیں سے کسی علم کے بارے میں ایسے طریقے سے تحقیق کرتی ہو جس میں جامعیت، وسعت اور ایسی گہراں ہو جو اس کتاب کو ایسا اصلی ذریعہ بنادے کہ محقق اس علم کے بارے میں تحقیق کرنے کے لیے اس کتاب سے بے دیواری و سیکھے۔

دوسرے لفظوں میں یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ مصادر سے مراد ایسے ستاوہزات اور مولفین کے اپنے ہاتھوں سے لکھی ہوئی تحقیقات ہیں یا کسی خاص واقعہ کے عینی شاہدین اور معاشرین کی لکھی ہوئی ایسی تحریریں ہیں جو واقعات و حادثات رونما ہوتے وقت موجود تھے اور دیکھ رہے تھے اور انہوں نے اپنے قلم سے مدون کر لیا، پس وہ اپنے بعد آنے والوں کے لیے مصادر تھے، یادہ آنے والی نسلوں تے لیے گز شہ علوم و معارف کو جمع کرنے والے اور نقل کرنے کا بڑا واسطہ اور ذریعہ تھے۔ چنانچہ علامہ ابن جریر طبری کی تفسیر "جامع البيان" مصادر کا درجہ رکھتی ہے، کیونکہ یہ ایسا اصل الاصول ہے کہ علم تفسیر میں تحقیق کرنے والوں کے لیے اس سے استغنا ممکن نہیں۔

امام بخاری کی "جامع صحیح" اور امام مسلم کی "صحیح مسلم"، علم حدیث میں مصادر اور اصول کا درجہ رکھتی ہیں۔ ابن اثیر کی "الکامل فی التاریخ" اور مسعودی کی "مروح الذہب" ایسے مصادر ہیں کہ تاریخ اسلامی کے محقق کے لیے ان کی طرف رجوع کیے بغیر کوئی چارہ نہیں۔ ادب عربی میں مبرد کی کتاب "کتاب الکامل"، جاحظ کی "البيان و التسیین"، ابن تیمیہ کی "ادب الکاتب" اور "الشعر والشعراء" اور قلقنندی کی "صحیح الاعشی"

مصادر کا درج رکھتی ہیں۔

امام نووی کی انتخاب کردہ احادیث "ابعین نووی"..... ابن اثیر کی "جامع الاصول"..... علامہ سیوطی کی "الجامع الصیغر فی الحدیث"..... علامہ زرکلی کی "الاعلام"..... عمر رضا کمالہ کی "مجمٌ المؤلفین"..... سید قطب کی "مشاهد القيمة فی القرآن الکریم" وغیرہ۔

اصلی مصادر اور ثانوی مراجع کا مزید فرق سمجھنے کے لیے مندرجہ ذیل مثالیں ہیں:

1- قرآن مجید کی کسی آیت کی تفسیر دیکھنے کے لیے ایسی بنیادی تفسیروں کی طرف رجوع کریں جن میں احادیث ثبویہ، اقوال صحابہ، تابعین اور پہلے دور کے مفسرین کی آراء کو ذکر کیا گیا ہو جیسے: تفسیر طبری (310ھ) ایسی بنیادی تفسیروں کو چھوڑ کر بعد کے ادوار میں لکھی گئی تفسیروں کی طرف رجوع کرنا درست نہیں ہوگا۔

2- جب آپ کی حدیث کی تخریج کرنا چاہیں تو ان بنیادی کتب حدیث کا انتخاب کریں جو پہلی صدی ہجری کے لیے کر پانچویں صدی ہجری کے آخر تک لکھی گئی ہیں جیسے: صحیح بخاری (م 256ھ)، صحیح مسلم (م 261ھ)، سنن البدور (م 275ھ)، سنن ترمذی (م 279ھ)، سنن نسائی (م 303ھ)، سنن ابی داہم (م 273ھ)، موطا امام مالک (م 179ھ) اور مسندا امام احمد (م 241ھ)۔ اگر کوئی محقق ان کتابوں کی طرف رجوع کیے بغیر ابن اثر (م 606ھ) کی "جامع الاصول" یا علامہ سیوطی (م 911ھ) کی "الجامع الصیغر" یا کسی ایسی کتاب کی طرف رجوع کرے جس کے مؤلف کا انتقال 500ھ کے بعد ہوا تو اس کا یہ عمل درست ثابت ہوگا۔ اس تفصیل سے یہ معلوم ہاں کہ مؤلف کی تاریخ وفات کا علم ہونا بھی ضروری ہے تاکہ یہ مطالعہ کیا جاسکے کہ زیرنظر کتاب مصادر ہے یا مراجع؟

3- جب آپ معاجم اور قوامیں میں کسی لفظ کا معنی و مفہوم دیکھنا چاہیں تو اس کے قدیم اور اصلی مصادر کی طرف رجوع کریں جیسے خلیل بن احمد فراہیدی (م 170ھ) کی "مجمٌ اصمین" اور بہت بڑی غلطی ہوگی کہ آپ مسجد یا اس جیسے دوسرے ثانوی مراجع کا حوالہ درج کریں؟ ہاں البتہ اگر کوئی لفظ جدید یا مولد ہو اور اس کا معنی صرف اس ثانوی مراجع میں ہی پایا جائے تو ایسی صورت میں یہ کتاب صرف اس لفظ کے لیے مصادر ثابت ہوگی۔

4- کسی عظیم علمی شخصیت کے حالات اور سوانح عمری سے متعلق معلومات کے لیے مؤلف کے ہم عصر یا اس کی وفات کے بعد قریبی زمانے سے تعلق رکھنے والے مصادر سے رجوع کریں جیسے امام بخاری کے احوال حیات کے لیے ابوغیم (م 430ھ) کی "حییۃ الاولیاء"..... علامہ ظیلی (م 446ھ) کی "الارشاد الای مرزقة علماء الحدیث فی البلاد"..... علامہ مزی (م 742ھ) کی "تهذیب الہدال" اور علامہ ذہبی (م 748ھ) کی "ذکرۃ الحفاظ" مصادر شمارہ ہتے ہیں۔ متاخر دور میں تحریر کیے گئے مراجع کی طرف رجوع کرنا

درست نہیں ہو گا جیسے علامہ زرکلی (1368ھ) کی "الاعلام" یا عصر رضا کمالہ (م 1408ھ) کی "مجموم المؤلفین" ہاں البتہ اگر اس شخصیت کا تعلق متاخر اور جدید دور سے ہو اور صرف انہی دو کتابوں میں اس کا تذکرہ ہو تو پھر یہ دونوں کتابیں صرف اسی شخصیت کے حالات زندگی کے لیے مصدر شمار ہوں گی۔

### (ب) شروعات، حواشی اور ہوامش میں فرق:

مسلمان علماء نے اپنے اسلاف کی کتابوں پر شروعات لکھنا چوتحی بھری میں شروع کیا۔ اس ضمن میں ابو سلیمان حمد بن ابراہیم خطابی (388ھ) کی صحیح بخاری کی شرح مسکی "اعلام السنن فی شرح صحیح البخاری" مشہور و معروف ہے۔ واضح رہے شروع اور حواشی میں فرق ہے۔ شرح میں متن کے ہر ہر لفظ کی وضاحت کی جاتی ہے، اور ہر لفظ کے لغوی معنی اور اس سے مستنبط ہونے والے احکام و فوائد کا تذکرہ کیا جاتا ہے۔ نیز اس میں احکام و فوائد کے دلائل بھی ذکر کیے جاتے ہیں، اور ان پر تبصرہ بھی کیا جاتا ہے، جبکہ حواشی میں کتاب کی عبارت کے ہر ہر لفظ کی وضاحت نہیں کی جاتی، بلکہ ان الفاظ کو زیر غور لا یا جاتا ہے جن کی شرح، تعلیم کی ضرورت ہو۔ یہ الفاظ مختلف جگہوں سے منتخب کیے جاتے ہیں، کبھی ایک دوسرے کے قریب بھی ہوتے ہیں اور کبھی بہت فاصلے پر بھی ہوتے ہیں۔

مؤلفین حضرات بھی تو اصل کتاب پر حاشیہ لکھتے ہیں اور کبھی اصل کتاب کی شرح پر بھی حاشیہ لکھا جاتا ہے۔ دوسری صورت میں حاشیہ کے اندر ان افذاخ کو زیر بحث لا یا جاتا ہے جنہیں شارح نے نظر انداز کر دیا ہو جبکہ ان کی وضاحت ناگزیر ہو، ایسے حاشیے کو تھنکے باروں میں سے کسی کنارے پر یا صفحے کی پچلی جانب لکھا جاتا ہے، اور اسے ایک لکیر تھنچ کر متن سے جدا کر دیا جاتا ہے۔ کبھی ایسے حواشی متن کے صفحات میں بھی لکھے جاتے ہیں، لیکن اس صورت میں متن کی عبارت کو تو سیم کے مدرر کر حاشیے سے جدا کر دیا جاتا ہے۔

جہاں تک ہوامش کا تعلق ہے، تو موجودہ دور میں اس سے مراد وہ تعلیقات و شروعات ہیں جنہیں محقق صفحات کے پچلی جانب لکھا جاتا ہے، اور متن اور ان کے درمیان میں ایک لائن لگا کر فاصلہ کر دیتا ہے۔ متن میں وارد ہونے والے جس لفظ پر ہوامش میں تبصرہ کرنا مقصود ہو اس کے اوپر متن میں ہی قوس میں کے درمیان ایک نمبر دیا جاتا ہے، پھر وہی نمبر ہوامش میں درج کیے جانے والے تبصرے کو دے دیا جاتا ہے۔ ایک صفحے کے اندر جن الفاظ پر تعلیقات لگانا مقصود ہو انہیں ترتیب کے لحاظ سے مسلسل نمبر دیے جاتے ہیں، اور یہی مسلسل نمبر اور ان کی ترتیب صفحے کے نیچے ہوامش میں برقرار ہتی ہے۔ نیز ہر صفحے پر دوبارہ سے نئے نمبر لگائے جاتے ہیں۔ البتہ اگر ہر صفحے پر ہوامش لکھنے کا اہتمام نہ کیا جائے بلکہ حواشی و حوالہ جات کو فصل کے آخر تک یا باب کے آخر تک یا پورے مقالے کے آخر تک موزخ کر دیا جائے، جنہیں اصطلاح میں کہا جاتا

ہے، تو پھر حواشی کو شروع سے آخر تک مسلسل نمبر لگانے پڑیں گے جو ہزاروں کی تعداد تک پہنچ سکتے ہیں، لیکن پہلا طریقہ یعنی ہر صفحے کے الگ الگ ہو اس لگانا زیادہ بہتر اور متداول ہے۔

سوال نمبر 6:- محقق کی خصوصیات پر تفصیل انوٹ لکھیں؟

### جواب: محقق کی خصوصیات:

بلاشبہ تحقیق ایک ایسا ممل ہے جس کے ذریعے نتائج، تخلیقات، ایجادات، اکشافات اور نئی چیزوں کو حاصل کیا جاتا ہے۔ اس لیے عمل تحقیق کے لیے ایک خداداد صلاحیت کی ضرورت ہوتی ہے، اور یہ کام ہر ایک کے بس میں نہیں ہوتا۔ یہ بھی معلوم ہونا چاہیے کہ ایک طالب علم اچھا تعلیمی ریکارڈ ہونے کے باوجود تحقیق کے میدان میں مایہ ناز مقام حاصل نہیں کر سکتا۔ اور اسی طرح ایک طالب علم کا تعلیمی ریکارڈ اتنا اچھا نہیں ہوتا لیکن تحقیق کی دنیا میں وہ گراں قدر خدمات سر انجام دیتا ہے۔ لہذا اگر کسی طالب علم میں تحقیق و تجویز صلاحیت پائی جائے، تو اس کی نشوونما کرنا چاہیے اور اس صلاحیت سے فائدہ اٹھانا چاہیے اور اسے مطلوبہ معیار تک پہنچانے کی کوشش کرنی چاہیے۔ طلبہ میں اس صلاحیت کی موجودگی کی مندرجہ ذیل علامات ہوتی ہیں:

- ۱- وہ طالب علم تحقیق کے لیے یہ موضوع منتخب کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو۔
- ۲- انتخاب کردہ موضوع کے لیے اپنے ناکر تحقیق تیار کرنے کی استعداد رکھتا ہو۔
- ۳- مختلف افکار و آراء پر تقدیم اور اپنی رائے اور پریلائک قائم کرنے کا ملکہ رکھتا ہو۔
- ۴- مذاکرات کے ذریعے نئے نئے افکار کی طرف تجسس نہ کرنے اور مباحثہ و مناقشہ کے ذریعے کسی جدید رائے کو ثابت کرنے یا رد کرنے کی قدرت رکھتا ہو۔

اب ہم اختصار کے ساتھ کچھ ایسی خصوصیات اور صفات کا ذکر کرتے ہیں جن سے محقق کو آراستہ ہونا چاہیے:

### تحقیق میں میلان اور دلچسپی:

میلان و رغبت تحقیق کے عمل کی کنجی ہے۔ اس کے بغیر اس میدان میں داخل ہونے کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ لہذا محقق کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنا بہت سا وقت اپنے موضوع کے مطالعہ اور اس سے متعلق معلومات اکٹھی کرنے پر صرف کرے اور اس موضوع پر کچھی گئی ہر کتاب کو نظر سے گزارنے کی کوشش کرے اور پھر مطالعہ سے حاصل شدہ معلومات کو اچھی طرح ہضم کرے اپنے موضوع کے متعلق تمام معلومات و اخبار اور تصویرات کو واضح کرے تاکہ اس کی تحقیق کے نتائج تعارض اور تناقض سے محفوظ ہو سکیں۔

### صبر و تحمل:

محقق کو بار بار مصادر و مراجع کی طرف رجوع کرنے اور انہیں پڑھنے سے اکتا اور بیزار نہیں ہوتا چاہیے بلکہ جب تک مقصود حاصل نہ ہو جائے اور سارا معاملہ واضح نہ ہو جائے، اس وقت تک صبر و تحمل کے ساتھ محنت کرتا رہے۔ اس کا مقصد کم سے کم وقت میں صرف ڈگری کا حصول نہ ہو بلکہ صبر و تحمل اور وقار و احتیاط کے ساتھ آراستہ، بہتر سے بہتر مواد و معلومات جمع کرنے اور انہیں ترتیب دینے کا اہتمام کرے۔ ہمیشہ اپنی تحقیق کے کمال، تحقیق اور علمی دنیا میں ایک قابل قدر اضافے کی طرف متوجہ رہے۔

### علمی دیانتداری:

تحقیق کو ہر طرح سے سرقة نے پاک ہونا چاہیے، اور علمی امانت داری کا تقاضا یہ ہے کہ ہر نقل و اقتباس کا حوالہ ضرور دیا جائے۔ ہر عبارت کو کہنے والے کی طرف منسوب کیا جائے، اور تمام معلومات کا ان کے نہیں کی طرف نسب کرتے ہوئے حاشیہ میں حوالہ دیا جائے۔ نیز عبارت و اقتباس نقل کرتے ہوئے کسی قسم کا بیس، تحریف، زیادتی یا کمی نہ ہو، جو عبارت کے مقصود و مطلوب میں خلل و بگاؤ پیدا کرے۔ اس علمی امانت داری سے محرر کی ایک بڑی صفت ہے جسے قرآن مجید کی بہت سی آیات میں یہودیوں کا شیوه قرار دیا گیا ہے۔

### تواضع و عاجزی:

محقق کے لیے ضروری ہے کہ تکبر و غرور اور خود پندی سے اجتناب کرے۔ کسی آراء و نظریات کو گھشا نہ کہے، کسی کی ذات پر کچھ نہ اچھا لے۔ اگرچہ جو وہ کہہ رہا ہے وہ شک ہی کیوں نہ ہو، اور اس کی تنقید یا تبرہ درست ہی کیوں نہ ہو، کیونکہ یہ سب کچھ اس کی تحقیق کو داغدار بنادے۔ اس کا علمی مرتبہ گر جائے گا، اور قاری اس کی تحقیق کے مطالعہ سے تنفس ہو جائے گا۔ اگر تحقیق کے آداب اور علمی معروضیت کا خیال رکھا جائے، تو تحقیق ایسی بہت سی غلطیوں سے محفوظ رہ سکتا ہے جو تحقیق کے حسن کو پامال کر دیتے ہیں۔

### نظم و نسق اور تنظیم و ترتیب کی صلاحیت:

محقق کو اپنے تحقیقی عمل میں منطقی ترتیب اور نظم و نسق کا دامن تھامے رہنا چاہیے۔ اسے چاہیے کہ اپنی فکر کو منظم و مرتب رکھے اور فکری انتشار سے دور رہے۔ جب مطالعہ کرے تو اپنے مطالعہ کو کسی ایک مسئلے اور نکتے پر مرکوز رکھے۔ ایک سے زائد مسائل یا نکات پر بیک وقت غور و فکر نہ کرے، کیونکہ اس طرح سے تمام مسائل کے ضیاء کا خدشہ پیدا ہو جاتا ہے، اگر وہ اپنے مطالعہ کو کسی ایک مسئلے یا موضوع پر مرکوز رکھے گا تو مطلوبہ نتائج بہترین طریقے سے حاصل کر لے گا۔ اسی طرح جب اپنی معلومات کو ترتیب دینا چاہیے اور ابواب و فصول کے مطابق ان معلومات کو تحریر کرنا چاہیے تو اس مرحلے پر بھی بڑی احتیاط، تنظیم اور ترتیب کے

ساتھ چلے۔ مختلف الاب و فصول کو بیک وقت تحریر کرنا شروع نہ کر دئے، بلکہ ایک ایک فصل کی معلومات مرتب کرے اور جب تک ایک فصل تحریر کرنے سے مکمل طور پر فارغ نہ ہو جائے دوسری فصل کو ہاتھ نہ لگائے۔ نیز مرحلہ وار اور ترتیب وار خاکہ تحقیق کے مطابق مقامے کو آخری شکل دے۔

### ذہانت اور حاضر دماغی:

یقینی طور پر ایک ذہین اور روشن دماغ محقق ہی مختلف انکار کو باہم مربوط کر سکتا ہے، اور ان کے درمیان موازنہ کی اہمیت رکھتا ہے، اور اپنی اس صلاحیت کی بنابر درست نتائج حاصل کر سکتا ہے۔

### غیر جانبداری اور انصاف پسندی:

تحقیق کے لیے ضروری ہے کہ اپنی ذاتی آراء ذاتی رجحانات و میلانات اور شخصی نظریات و ترجیحات کو لے کر تحقیق کے میدان میں قدم رکھئے اور غیر جانبدار ہو کر اپنے موضوع کے بارے میں سوچے بیان اگر کوئی بات اس کے عقیدے کے مسلمات سے متفاہم ہو تو اسے دفاع کرنے کا حق حاصل ہے۔ لہذا تحقیق لوگوں نے بناتے وقت اور نتائج نکالنے کے عقیدے کی مسلمات سے مستبردار نہیں ہوتا چاہیے، اور یہ کوئی جذباتی بات نہیں بلکہ عقلی و منطقی فیصلہ ہے، اور اس کی وجہ یہ ہے کہ علمی تحقیق کی بنیاد ذاتی خواہشات پر نہیں ہوتی بلکہ عقل اور دلیل برداشتی ہے، اور اسلامی عقیدہ تطہیت اور ثبوت کے اس درجے پر ہے کہ اس کی آراء و نظریات علم منطق اور عقل سے متفاہم نہیں ہو سکتے۔ البتہ دوسرے مذاہب کے عقائد مخصوص احساسات، جذبات اور عقلی تسلیم کی بجائے قلبی تائیں پہنچنے ہوتے ہیں۔

غیر جانبداری کا تقاضا یہ بھی ہے کہ تحقیق دوسروں کی آراء پر حکم لگانے میں بھی انصاف سے کام لے اور دوسروں کے ساتھ اسی طرح انصاف کرے کہ جس طرح وہ اپنی ذات کے ساتھ انصاف جاہتا ہے۔ یہ ضروری نہیں ہوتا کہ دوسروں کی آراء کو تحریر سمجھا جائے یا ان کے مخالف نظریات کی تشبیہ کی جائے لیکن ایسا کرنا ضروری بھی ہو تو بڑے احترام، نرمی، عدل و انصاف اور احسن انداز کو پیش نظر رکھنا چاہیے۔



## تنظيم المدارس اہلست پاکستان

درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء 2023ء / ۱۴۴۴ھ

### الورقة الخامسة: الحديث الشريف - ۱

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

الملحوظة: أجب عن الثلاثة فقط.

السؤال الأول: (الف) اذكر اسم الطحاوي وولادته ووفاته وشيخه وتلاميذه

ومن مذهبة وتصانيفه؟ ۲۱=۳×۷

(ب) اذكر مزاييا شرح معانى الآثار؟ ۱۳

السؤال الثاني: لا يغرنكم نداء بلال ولا هذا البياض حتى يbedo الفجر.

(الف) اكتب اختلاف الأئمة في مسئلته تأذين الفجر قبل طلوعه؟ ۱۲

(ب) اكتب دلائل أئمة الثلاثة في هذا المسؤول ورجح مذهب الامام في ضوء

نظر الطحاوي؟ ۱۵

(ج) ما علامت الفجر الصادق والغير الكاذب؟ ۶

السؤال الثالث: (الف) اذكر خمسة دلائل من القرآن والسنة على عدم جواز

القراءة مطلقا خلف الامام؟ ۲۰

(ب) كل صلوة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي ملائحة (قوتها بالفارسی في

نفسك) اكتب عن هذين الحدثين؟ ۳

(ج) "المؤتم" حق تحقیقا صرفا؟ ۳

السؤال الرابع: قال كعب بن مُرَّةَ أَوْ مُرَّةَ بْنُ كَعْبٍ دَعَاهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى مَضَرِّ فَاتَّيْتُهُ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ اللَّهَ قَدْ نَصَرَكَ وَأَسْتَجَابَ لَكَ وَإِنَّ قَوْمَكَ قَدْ هَلَكُوا فَادْعُ اللَّهَ لَهُمْ فَقَالَ اللَّهُمَّ اسْقِنَا غَيْثًا مُغْيِثًا مُرِيْعًا طَبَقَأَ غَدَقًا عَاجِلًا غَيْرَ رَأَيْتِ نَافِعًا غَيْرَ ضَارٍ قَالَ فَمَا كَانَ الْأَجْمَعُهُ أَوْ نَحْوَهَا حَتَّىٰ مَطَرُوا .

(الف) شكل الحديث وترجم الى الأردية؟ ۲۰

(ب) اكتب مذهب الامام الأعظم في صلوة الاستسقاء بالدليل؟ ۱۰

(ج) ما موقف الطحاوي في هذه المسئلۃ؟ ۳

## درجه عالمیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2023ء

### پانچواں پرچہ: حدیث شریف - ۱

سوال نمبر ۱:- (الف) اذکر اسم الطحاوی و ولادتہ و وفاتہ و شیوخہ و تلامیذہ  
و مذہبہ و تصانیفہ؟

(ب) اذکر مزایا شرح معانی الأثار۔

### جواب: (الف) تعارف امام طحاوی:

ولادت و نسب نامہ: آپ مصر میں وادی نیل کے کنارے "طحا" نامی بستی میں پیدا ہوئے۔ ایک قول کے مطابق آپ کی تاریخ پیدائش 239ھ اور دروسرے کے مطابق 237ھ ہے۔ آپ کا پورا نام مع کنیت والثاب و نسب ہے: الامام الحافظ ابو جعفر احمد بن محمد بن سلامہ بن عبد الملک بن سلمہ بن خباب الازدی المصری الطحاوی الحنفی۔

حصول تعلیم و ادب: آپ نہ ہی گھرانے کے فرد جلیل تھے، میں شعور کو پہنچتے ہی علوم اسلامیہ کا آغاز کر دیا، اپنے زمانہ کے ممتاز ترین محدثین، فقیہاء اور اصحاب علم و فن سے اکتساب علم کیا۔ آپ کے چند مشہور اساتذہ کرام کے اسماء گرامی درج ذیل ہیں:

سلیمان بن شعیب کیسانی، ابو موسیٰ یونس بن جابر الغنی، الحدیفی وغیرہ کے نام لیے جاتے ہیں۔ (وسی احمد محدث سورتی، ترجمہ امام طحاوی علی شرح معانی الأثار، ح: ۱۰۰) الحافظ ابن حجر عسقلانی نے علم حدیث میں امام طحاوی کے جن مشائخ کا ذکر کیا ہے وہ پہ ہیں: یونس بن عبد الله الغنی، یا جاری بن سعید ایلی، محمد بن عبد اللہ بن عبد الحکیم، بحر بن نصر، عیسیٰ بن مشرف و، ابراہیم بن ابی داؤد الفریس، ابو بکر و رکار بن تھر۔

مدرسی خدمات و تلامذہ: آپ نے علوم و فنون کی تکمیل کے بعد تا حیات درس و تدریس کا سلسلہ جاری رکھا، ہزاروں علماء و فقیہاء نے آپ سے علمی استفادہ کیا۔ آپ کے تلامذہ کی فہرست طویل ہے، میں سے چند ایک کے اسماء گرامی درج ذیل ہیں:

ابو محمد عبد العزیز بن محمد ابیستی الجوہری، حافظ احمد بن القاسم بن عبد اللہ البغدادی المعروف بابن الخشاب، ابو بکر علی بن سعد ویالبروی، ابو القاسم مسلمہ ابن القاسم بن ابراہیم القرطبی، ابو القاسم عبد اللہ بن علی الداؤدی، حسن بن القاسم بن عبد الرحمن المصری، قاضی ابن ابی العوام، ابو الحسن محمد بن احمد احمدی، حافظ ابو بکر محمد بن ابراہیم بن علی المقری، ابو الحسن علی بن احمد الطحاوی، ابو القاسم سلیمان بن احمد بن ایوب طبرانی صاحب "معجم" حافظ ابو سعید عبد الرحمن بن احمد بن یونس مصری، حافظ ابو بکر محمد بن جعفر بن احسین بغدادی،

میمون بن حمزہ العبدی وغیرہ۔

تبذیلی مسلک: امام طحاوی رحمہ اللہ تعالیٰ شروع میں شافعی المسلک تھے، بعد میں انہوں نے شافعی مسلک کو ترک کر کے حنفی مسلک اختیار کر لیا۔ اس کی وجہ یوں بیان کی جاتی ہے کہ امام طحاوی رحمہ اللہ تعالیٰ ابتداء شافعی المذہب تھے، ایک دن انہوں نے کتب شافعیہ میں پڑھا کہ جب حاملہ عورت مر جائے اور اس کے پیٹ میں بچہ زندہ ہو، تو بچہ نکالنے کے لیے اس کے پیٹ کو چیر انہیں جائے گا۔ برخلاف مذہب ابو حنفیہ۔ امام طحاوی کو مذہب حنفی کے مطابق پیٹ چیر کر نکالا گیا تھا۔ امام طحاوی نے اس کو پڑھ کر کہا: میں اس شخص کے مذہب سے راضی نہیں ہوں، جو میری ہلاکت پر راضی ہو۔ پھر انہوں نے شافعیت کو ترک کر دیا اور حنفی مسلک کو اختیار کر لیا اور اس مسلک کے عظیم مجتہد بن گئے۔

یادگار تصانیف مبارکہ: آپ نے درس و تدریس اور تصنیف و تالیف کے مشغله کو اڑھنا بچھونا بنا رکھا تھا، شجروں، وز میں بھی وظیفہ اعظم تھا، آپ کی تصانیف کی تعداد دو درجن سے زائد ہے۔ ان کے نام درج ذیل ہیں: (۱) احکام القرآن (۲) شرح معانی الآثار (۳) مشکل الآثار (۴) اختلاف العلماء (۵) کتاب الشروط (۶) الشروط الطیفی (۷) الشروط الاوسط (۸) مختصر الطحاوی فی الفقہ (۹) انوار الرفقیہ (۱۰) کتاب التوادر والکایات (۱۱) حکم ارض ملہ (۱۲) حکم لغیٰ والغنائم (۱۳) نقص تاب المدین (۱۴) کتاب الاضریہ (۱۵) الرد علی عیسیٰ بن ابی ابی ابی عبید (۱۶) اختلاف الروایات (۱۷) الرذیہ (۱۸) شرح الجامع الکبیر (۱۹) شرح الجامع الصیغر (۲۰) کتاب المحاضر والجیارات (۲۱) کتاب الوصایا والفرائض (۲۲) کتاب التاریخ الکبیر (۲۳) اخبار الی حنفیہ (۲۴) عقیدۃ الطحاوی (۲۵) تاریخہ بن ابیرنا وحدنا (۲۶) سنن الشافعی (۲۷) صحیح الآثار۔ (۲۸)

وصال: آپ تاحیات فقہ حنفی کی اشاعت و تدریس میں مصروف عمل رہے۔ آخر ۲۱۵ھ میں داعی اجل کو بیک کہا۔

### (ب) شرح معانی الآثار کی خصوصیات:

شرح معانی الآثار امام طحاوی رحمہ اللہ تعالیٰ کی وہ زندہ جاوید اور کثیر الفوائد پر مشتمل یادگار تصنیف ہے، جو دیگر کتب احادیث سے کئی اعتبار سے منفرد اور یہی اس کی خصوصیات ہیں، جن میں سے چند ایک درج ذیل ہیں:

(۱) مخالفین اسلام کے طعن کا جواب: یہ کتاب مخالفین اسلام کے مشہور طعن کے دفاع کی غرض سے لکھی گئی ہے۔ امام طحاوی رحمہ اللہ تعالیٰ نے خداداد صلاحتوں کو بروئے کار لاتے ہوئے اس میں متعارض

احادیث کو جمع کیا، پھر علماء اسلام کی تاویلات کے ذریعے ان کے درمیان پائے جانے والے تعارض کا ارتقای کر کے مخالفین اسلام کا منہ بیش کے لیے بند کر دیا۔

(۲) منفرد اسلوب: امام طحاوی رحمہ اللہ تعالیٰ ایک باب کے تحت پہلے اپنی سند کے ساتھ ایک حدیث نقل کرتے ہیں، پھر وضاحت کرتے ہیں: اس روایت سے بعض لوگوں نے یہ مسئلہ مستبط کیا ہے، مگر احتفاف اس مسئلہ میں اختلاف کرتے ہیں اور ان کی دلیل فتاویٰ حدیث، پھر اس حدیث کو نقل کر کے مذہب احتفاف کو ترجیح دیتے ہیں۔

(۳) تبلیق: یعنی دو مختلف روایات کو نقل کر کے ان کے درمیان راجح اور مرجوح ہونے کے اعتبار سے تبلیق پیدا کرتے ہیں۔ چنانچہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے حوالے سے روایت نقل کرتے ہیں: نماز بغير وضو کے صحیح نہیں ہے اور وضو بھی بغیر بسم اللہ کے درست نہیں ہے۔ پھر اسی مضمون کی دوسری روایت نقل کرتے فرماتے ہیں: ایک قوم کا یہی مذہب ہے کہ بسم اللہ کے بغیر وضو درست نہیں ہے جبکہ دوسرے لوگوں یعنی احتفاف نماز کی مخالفت کی ہے، ان کا کہنا ہے: جس آدمی نے بغیر بسم اللہ پڑھے و خمو کیا، اس نے اچھا نہیں کیا، مگر ان کا نہوں ہے۔ پھر بطور تائید ان کی دلیل نقل کرتے ہیں۔

(۴) جرح: بعض اوقات امام طحاوی رحمہ اللہ تعالیٰ دو متعارض روایات کے درمیان ایک کو فیصلہ کن قرار دینے سے قبل فتن رجال کا سہارا لیتے ہیں دو نوں متفاہ روایات میں سے ایک روایت کو باعتبار اسناد کے مرجوح قرار دیتے ہیں جبکہ دوسری روایت کو بجوں اور استنباط حکم کے لیے اصل قرار دیتے ہیں۔

(۵) نظر صحیح سے استدلال: امام طحاوی رحمہ اللہ تعالیٰ دو متعارض روایات نقل کر کے، دونوں کا مجمل بھی بیان کرتے، پھر دلیل عقلی سے مذہب احتفاف کو ترجیح و توہی قرار دیتے ہیں۔

(۶) راجح مذہب کی تائید: امام طحاوی اس میں مذاہب اور ان کے دلائل ذکر کرنے کے بعد بطور محکمہ ایک نظر قائم کر کے راجح مذہب کی تائید کرتے ہیں۔

سوال نمبر 2: لا يغرنكم نداء بلال ولا هذا البياض حتى يبدوا الفجر۔

(الف) اكتب اختلاف الأئمة في مسئلہ تاذین الفجر قبل طلوعه؟

(ب) اكتب دلائل أئمة الشلة في هذا المسأل ورجح مذهب الإمام في ضوء نظر الطحاوی؟

(ج) ما علامت الفجر الصادق والفجر الكاذب؟

جوابات: (الف) طلوع فجر سے قبل اذان پڑھنا:

طلوع فجر سے پہلے اذان پڑھنے کے مسئلہ میں آئرے میں اختلاف پایا جاتا ہے۔

امام ابوحنیفہ، امام محمد، سفیان ثوری اور حسن بصری کا موقوف یہ ہے کہ اذان طلوع فجر صادق سے پہلے جائز نہیں لوٹانا واجب ہے۔ امام ابو یوسف، شافعی و مالک و احمد اور جمہور کے نزد یہ کہ اذان طلوع فجر صادق سے پہلے پڑھنا جائز ہے۔

### (ب) اس مسئلہ میں آئتمہ ثلاثة کے دلائل:

امام شافعی، امام مالک اور امام محمد اس حدیث مبارکہ سے استدلال کرتے ہیں:  
سالم بن عبد اللہ نے کہا: میں نے عبد اللہ کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: پیشک بال رات کو اذان دیتا ہے، تم کھاتے پیتے رہو، یہاں تک کہ ابن ام مکتوم اذان دیں۔

امام ابوحنیفہ، حضرت خصہ سے روایت کردہ حدیث سے استدلال کرتے ہیں:  
حضرت ابن عمر، حضرت خصہ سے نقل کرتے ہیں: آپ فرمائی ہیں: آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ محدث مبارکہ تھی کہ جب موذن اذان پڑھتا تو آپ دور کعت فجر کی پڑھتے پھر مسجد کی طرف نکلتے۔ اور کھانا (حرنی کے لئے) 2 ام ہو جاتا اور جب تک طلوع صبح صادق نہ ہوتی، تو آپ (موذن رسول) اذان نہ پڑھتے۔

### وقت فجر سے پہلے اذان فجر کے عدم جواز کے حوالے سے نظر طحاوی:

بالاتفاق ظہر، عصر، مغرب اور عشاء کا اذان وقت سے پہلے کہنا درست نہیں ہے۔ لہذا مختلف فیروں متفق علیہ پر قیاس کرتے ہوئے نظر کا تقاضا ہے کہ فجر کا اذان کیسی وقت سے پہلے کہنا درست نہ ہو۔

### (ج) فجر صادق کی علامت:

یہ ایک روشنی ہے کہ مشرق کی طرف جہاں سے سورج طلوع ہونے والا ہے، اس کے اوپر آسمان کے کنارے پر دکھائی دیتی ہے، یہاں تک کہ آسمان پر چھیل جاتی ہے اور روز میں پر اجالا ہو جاتا ہے۔ اس سے قبل آسمان کے درمیان میں ایک ذرا سی پیدی طاہر ہوتی ہے جس کے نیچے سارا آسمان سیاہ ہوتا ہے۔

فجر کا ذب: فجر صادق کے نیچے سے پھوٹ کر روشنی جو بائشالا دونوں پہلوؤں پر چھیل کر اوپر بڑھتی ہے اور یہ دراز پیدی اس میں غائب ہو جاتی ہے۔ اس کو فجر کا ذب کہتے ہیں۔

سوال نمبر 3:-(الف) اذکر خمسة دلائل من القرآن والسنۃ علی عدم جواز

القراءة مطلقاً خلف الامام؟

(ب) کل صلواتہ لم یقرأ فیہا بام القرآن فہی خداج و (قراءہ بالفارسی فی نفسک) اکتب عن هذین الحدیثین؟

(ج) "المؤتم" حق تحقیقا صرفیا۔

### جوابات: (الف) قرأت خلف الامام کے عدم جواز پر دلائل:

۱- حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ایسی ایک نماز پڑھ کر فارغ ہوئے جس میں آپ نے بلند آواز میں قرأت کی تھی پھر آپ نے ارشاد فرمایا: کیا میری اقتداء میں تم میں سے کسی نے قرأت کی تھی؟ تو ایک شخص نے عرض کیا: میں نے کی تھی۔ یا رسول اللہ! تو نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں بھی سوچ رہا تھا کہ میری قرأت میں کیوں رکاوٹ ڈالی جا رہی ہے۔ (راوی کہتے ہیں) اس کے بعد بلند قرأت والی نمازوں میں لوگوں نے آپ کی اقتداء میں قرأت کرنا چھوڑ دیا، جب انہوں نے یہ بات سنی۔

۲- نافع حضرت عبد اللہ بن عمر کے بارے میں یہ نقل کرتے ہیں: ان سے پوچھا گیا کہ کیا کوئی شخص امام کی قرأت کرے گا؟ تو انہوں نے فرمایا: "جب کوئی شخص امام کی اقتداء میں نماز پڑھ رہا ہو تو امام کا قرأت کر رہا اس کے لیے کافی ہے۔

۳- حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ بیان نقل کرتے ہیں: جو شخص امام کی اقتداء میں نماز ادا کر رہا ہو، تو امام کا قرأت کرنا اس کا قرأت کرنا شمار ہوگا۔

۴- حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: امام اس سے خاموش رہو، کیونکہ نماز ایک مشغولیت ہے اور امام تمہارے لیے کافی ہے۔

۵- زید بن اسلم نے ابو صالح سے اور انہوں نے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہما نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: امام اس لیے بنایا گیا ہے تاکہ اس کی اقتداء کی جائے لیکن جب وہ قرأت کرے تو تم خاموش رہو۔

### (ب) مذکورہ حدیثوں کی تجکیل:

۱- حدثنا حسین بن نصیر قال: سمعت یزید قال: انا محمد بن اسحق قال: ثنا یحییٰ بن عباد ابن عبد اللہ بن الزبیر، عن ابیه عباد عن عائشة قالت: سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم يقول (کل صلاة لم يقراء فيها بام القرآن فھی خداج)

۲- حدثنا یونس قال انا ابن وہب ان مالکا حدثه عن العلاء بن عبد الرحمن انه سمع ابا السائب مولیٰ هشام بن زهرة يقول سمعت ابا ہریرہ قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم (من صلی صلاة لم يقراء فيها بام القرآن فھی خداج غير تمام) فقلت يا ابا ہریرہ انى اكون احيانا وراء الامام قال اقراء ها بالفارسی فی نفسك .

## (ج) صرف تحقیق:

المؤتم: صیغہ واحدہ کرامہ فاعل از باب افعال۔

سوال نمبر 4: - قالَ كَعْبُ بْنُ مُرَّةَ أَوْ مُرَّةً بْنُ كَعْبٍ دَعَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى مَضَرِّ فَاتَّيْتُهُ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ اللَّهَ قَدْ نَصَرَكَ وَاسْتَجَابَ لَكَ وَإِنَّ قَوْمَكَ قَدْ هَلَكُوا فَادْعُ اللَّهَ لَهُمْ فَقَالَ اللَّهُمَّ اسْقِنَا غَيْنَا مُغْيِنًا مُرِيْنَا طَقَّا غَدَقًا عَاجِلًا غَيْرَ رَأَيْتِ نَافِعًا غَيْرَ ضَارٍ قَالَ فَمَا كَانَ إِلَّا جَمْعَهُ أَوْ نَحْوَهَا حَتَّى مَطَرُوا .

(الف) شکل الحدیث وترجمہ الی الأردیہ؟

(ب) اکتب مذهب الامام الاعظم فی صلوٰۃ الاستسقاء بالدلیل؟

(ج) ما موقف الطحاوی فی هذه المسئلۃ؟

بویات: (الف) شکل الحدیث: حدیث کی تشكیل سوالیہ حصہ میں کردو گئی ہے۔

ترجمہ شکل الحدیث: کعب بن مره یا مره بن کعب کہتے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مضر کے لیے بدوا فرمائی۔ چنانچہ میں آپ کی حدیث میں حاضر ہوا اور عرض کیا: یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اللہ نے آپ کی مدد فرمائی اور آپ کی دعا قبول فرمائی۔ آپ کی ایک قوم ہلاک ہوا چاہتی ہے، آپ ان کے لیے دعا فرمادیں، تو آپ نے یوں تعریف فرمائی:

اے اللہ! ہمیں ایسے (بادل سے) بارش عنایت فرما جو سیراب کرنے والی ہو، بزرہ اگانے والی، شادابی لانے والی، موئی قطرات والی، جلد برنسے والی، نہ یہ کرنے والی اس کی بارش فائدہ مند ہو اور نقصان سے خالی ہو۔ کعب کہتے ہیں ایک جمعہ یا اس کے برابر دن گزر جس سے بارش کی بارش ہو گئی۔

(ب) صلوٰۃ الاستسقاء میں امام اعظم کا مذہب:

امام ابوحنیفہ کے نزدیک احادیث مبارکہ میں بارش کے لیے دعا کا تذکرہ ہے جس علوم ہوتا ہے کہ آپ نے بارش کے لیے کبھی فقط دعا فرمائی اور کبھی نماز پڑھی۔ پس مستقل نماز مسنون نہیں۔ ابتدہ کبھی دعا فقط، کبھی نماز پڑھی جاسکتی ہے۔ اس حدیث مبارکہ میں فقط دعا کا تذکرہ ہے اور اسی حدیث سے آپ استدلال کرتے ہیں۔

(ج) مذکورہ مسئلہ میں نظر طحاوی:

جب ہم نے غور کیا تو ہم نے عبادات میں جمعہ اور عیدین میں خطبہ پایا، جمعہ کا خطبہ پہلے اور عیدین کا خطبہ نماز کے بعد ہے دیکھا جائے گا کہ خطبہ استسقاء کی مشابہت زیادہ کس سے ہے، تو غور کرنے پر معلوم ہوا کہ جمعہ کا خطبہ فرض اور عیدین کا خطبہ مسنون ہے۔ عید کی نماز اس کے بغیر بھی ہو جائے گی اگرچہ خلاف

سنت ہے اور نماز استقاء کی زیادہ مشاہدہ خطبہ عید سے ہے، کیونکہ یہ بغیر خطبہ کے بھی درست ہے۔ یہاں امام طحاوی نے امام ابوحنیفہ کے مذہب کو نقل کرنے میں پوری توجہ سے کام نہیں لیا۔ امام صاحب استقاء میں نماز کا انکار نہیں کرتے۔ البتہ نماز کو لازم قرار نہیں دیتے بلکہ دعا اور نماز دونوں کو جائز کہتے ہیں۔ ان کی طرف نماز استقاء کے انکار کا قول منسوب کرنا درست نہیں۔ یہاں امام طحاوی کا رجحان امام صاحب کے مذہب کی طرف نہیں بلکہ فریق ثانی یعنی امام ابو یوسف کے موقف کی طرف ہے۔

☆☆☆

H\_M\_Hasnain\_Asadil

## القسم الثاني ..... مؤظفا امام محمد

السؤال الرابع: فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ أَنَا أَخْبُرُكُمْ مَمْلَكَ الظَّهَرِ إِذَا كَانَ هُنْكَ مِنْكَ  
وَالْعَصْرِ إِذَا كَانَ هُنْكَ مِنْكَ وَالْمَغْرِبِ إِذَا مَرَّتِ النَّهَارُ وَالْمَعْشَاءُ مَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الْلَّيْلِ  
اللَّيْلُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ إِلَيْهِ أَنْتَ فَلَا تَأْتِيَ عَبْنَكَ وَمَنْ لِلْفُطْحِ يَعْلَمُ .

(الف) شكل الأثر ثم ترجمه الى الأردوية؟ 15=10+5

(ب) ما المراد بالشفق عند الامام ابي حنيفة والامام الشافعى عليهما الرحمة؟  
وأيضاً بين أول وقت المغرب وآخر وقتها عند الامامين المذكورين؟ 10=5+5

السؤال الخامس: (الف) اكتب صفة صلوة الخوف عند الأحناف؟ 15

(ب) اكتب صفة العمرة؟ 10

السؤال السادس: قال محمد وبهذا نأخذ لاقراءة على الجازة وهو قوله ابي حنيفة رحمه الله تعالى .

(الف) اكتب بخلاف الامام ابي حنيفة والامام الشافعى عليهما الرحمة في  
مستلة القراءة في صورة الجازة بالدلائل؟ 15

(ب) اكتب صفة صلوة الجازة عند الأحناف؟ 10

H\_M\_Hasnain Asadi

## تنظيم المدارس اہل سنت پاکستان

درجہ عالمیہ (سال اول) برائے طلباء ۲۰۲۳ء / ۱۴۴۴ھ

## الورقة السادسة: الحديث الشريف - ۲

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

الملحوظة: أجب عن الندين من كل قسم.

## القسم الأول..... مؤطراً امام مالك

السؤال الأول: عَنْ أَبِي سَلْمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنَّهُ سَمِعَ عَائِشَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَقُولُ إِنْ كَانَ لِيَكُونُ عَلَى الصِّيَامِ مِنْ رَمَضَانَ فَمَا أَسْتَطِيعُ أَنْ أَصُومَهُ حَتَّى يَأْتِي شَبَابُهُ.

(الف) شكل الحديث ثم ترجمه الى الأردية؟  $15 = 10 + 5$ 

(ب) بين معنى الصوم لغة واصطلاحاً وأيضاً ملخص عائشة رضي الله عنها

قضاء صيامها؟  $20 = 5 + 5$ 

السؤال الثاني: عَنْ عُرْوَةَ بْنِ الزَّبِيرِ عَنْ عَائِشَةَ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا أَخْبَرَتْهُ أَنَّ أَفْلَحَ أَخَا أَبِي الْقَعْدَيْسِ جَاءَ يَسْتَأْذِنُ عَلَيْهَا فَهَمَّ عَنْهَا مِنَ الرِّضَا عَلَيْهِ بَعْدَ مَا نَزَّلَ الْحِجَابُ قَالَتْ فَأَبَيْتُ أَنْ أَذْنَ لَهُ عَلَى فَلَمَّا جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْبَرَتْهُ بِالذِّي صَنَعْتُ فَأَمَرَنِي أَنْ أَذْنَ لَهُ عَلَى .

(الف) شكل الحديث ثم انقله الى الأردية؟  $15 = 10 + 5$ 

(ب) اكتب مذهب الأربع علىهم الرحمة في الرضاعة الموجبة للحرمة مع

دلائلهم وترجح مذهب الإمام الأعظم عليه الرحمة بالدلائل؟  $10$ 

السؤال الثالث: مَا لِكَ أَنَّهُ سَمِعَ بَعْضَ أَهْلِ الْعِلْمِ يَقُولُونَ فِي الْبَازِيِّ وَالْعِقَابِ وَالصَّفَرِ وَمَا أَشْبَهُ ذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا كَانَ مُعَلِّمًا يَقْفَهُ كَمَا تَفَقَّهَ الْكِلَابُ الْمُعَلِّمَةَ فَلَا بَأْسَ بِأَنْ يَأْكُلِ مَا فُقِلَتْ مِمَّا صَادَتْ إِذَا ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَى إِرْسَالِهَا .

(الف) شكل الحديث ثم ترجمه الى الأردية.  $15 = 10 + 5$ (ب) عرف الكلب المعلم والبازى والعقاب وحكمها سواء أم لا؟  $10$

## القسم الثاني ..... مؤطا امام محمد

السؤال الرابع: فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ أَنَا أُخْبِرُكَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا كَانَ ظِلُّكَ مِثْلُكَ وَالْعَصْرَ إِذَا كَانَ ظِلُّكَ مِثْلُكَ وَالْمَغْرِبَ إِذَا غَرَبَتِ الشَّمْسُ وَالْعِشَاءَ مَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ثُلُثِ اللَّيْلِ فَإِنْ نُمْتَ إِلَى نِصْفِ اللَّيْلِ فَلَا نَامَتْ عَيْنَاكَ وَصَلَّى الصُّبْحَ يَغْلِسِي .

(الف) شكل الأثر ثم ترجمة الى الأردية؟  $15 = 10 + 5$

(ب) ما المراد بالشفق عند الامام أبي حنيفة والامام الشافعى عليهما الرحمة؟

وأيضاً بين أول وقت المغرب وأخر وقتها عند الامامين المذكورين؟  $10 = 5 + 5$

السؤال الخامس: (الف) اكتب صفة صلوة الخوف عند الأحناف؟  $15$

(ب) اكتب صفة العمرة؟  $10$

السؤال السادس: قال محمد وبهذا نأخذ لقراءة على الجنازة وهو قول أبي حنيفة رحمة الله تعالى .

(الف) اكتب أسلاف الامام أبي حنيفة والامام الشافعى عليهما الرحمة في مسألة القراءة في صلوة الجنازة بالدلائل؟  $15$

(ب) اكتب صفة صلوة الجنازة عند الأحناف؟  $10$



H\_M\_Hasnain Asadi

## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2023ء

## چھٹا پرچہ: حدیث شریف - ۱

## القسم الأول..... مؤطا امام مالک

سوال نمبر ۱: سَعْنَ ابْنُ سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنَّهُ سَمِعَ عَائِشَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَقُولُ إِنَّ كَانَ لِيَكُونَ عَلَى الْقِيَامِ مِنْ رَمَضَانَ فَمَا أُسْتَطِعُ أَنْ أَصُومَهُ حَتَّى يَأْتِي شَعْبَانُ۔

(الف) شکل الحدیث ثم ترجمہ الى الأردیہ؟

(ب) بین معنی الصوم لغہ و اصطلاحاً و ایصالم آخرت عائشہ رضی اللہ عنہا

قضاء شعبان؟

جواب: (الف) اعراب: اعراب سوالیہ حصہ میں لگادیے گئے ہیں۔

ترجمہ الحدیث: ابو علی برلن عبد الرحمن رضی اللہ عنہ نے حضرت عائشہ زوجہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سن: اگر میرے ذمہ رمضان کے کچھ روزے باقی ہوتے تو میں قضاۓ رکھ سکتی یہاں تک کہ ماہ شعبان آ جاتا۔

(ب) صوم کا لغوی و اصطلاحی معنی:

لفظ صوم کا لغوی معنی ہے: منع کرنا، رکنا، باز آنا۔ اس کا اصطلاحی معنی ہے: صحیح صادق سے غروب آفتاب تک کھانے، پینے اور جماع سے بچے رہنا صوم کہلاتا ہے۔

روزوفی کی قضاۓ موخر کرنے کی وجہ:

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا رمضان کے روزے جو حیض کے سبب قضاۓ ہوتے تھے، ان کو شعبان کے علاوہ کسی اور ماہ میں رکھنے کی فرصت نہ پاتی تھیں، کیونکہ ان دنوں میں آپ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہمہ وقت مشغول رہا کرتی تھیں اور اس طرح مستعد رہا کرتی تھیں کہ آپ جس وقت بھی خدمت اور صحبت کے لیے بلا میں حاضر ہو جائیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم چونکہ رمضان کی طرح ماہ شعبان میں اکثر روزے رکھا کرتے تھے۔ اس لیے آپ کو مہلت مل جاتی، تو آپ اپنے ذمہ جو روزے ہوتے ان کی قضاۓ رکھتیں۔

سوال نمبر 2: -عَنْ عُرْوَةَ بْنِ الزَّبِيرِ عَنْ عَائِشَةَ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا أَخْبَرَتْهُ أَنَّ أَفْلَحَ أَخَا أَبِي الْقَعْدَيْسِ جَاءَ يَسْتَأْذِنُ عَلَيْهَا وَهُوَ عَمُّهَا مِنَ الرِّضَاعَةِ بَعْدَ مَا نَزَّلَ الْحِجَابُ قَالَتْ فَأَبَيْتُ أَنْ أَذْنَ لَهُ عَلَىٰ فَلَمَّا جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْبَرَتْهُ بِالَّذِي صَنَعْتُ فَأَمَرَنِي أَنْ أَذْنَ لَهُ عَلَىٰ .

(الف) شکلِ الحديث ثم انقله الى الاردية؟

(ب) اكتب مذهب الأربعة عليهم الرحمة في الرضاعة الموجبة للحرمة مع دلائلهم وترجح مذهب الامام الأعظم عليه الرحمة بالدلائل؟

جواب: (الف) اعراب: اعراب سوالیہ حصہ میں لگادیے گئے ہیں۔

ترجمۃ الحدیث: حضرت عروہ بن زبیر سے مقول ہے کہ ام الموئین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کریں ہیں ابو قعیس کے بھائی افلح نے ان سے اندر آنے کی اجازت طلب کی، وہ آپ کے رضائی بیجا تھے۔ یہ واقعہ پہلے کام تازل ہونے کے بعد کا ہے۔ آپ فرماتی ہیں: میں نہ لئیں گر میں آنے کی اجازت نہ دی۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے تو میں نے آپ کو اس کے متعلق بتایا، تو آپ نے مجھے حکم دیا/ہدایت ہی کہ میں اپنی اندر آنے کی اجازت دے دیا کروں۔

(ب) مقدار رضاعت میں مذاہب آئندہ

دودھ کی وہ مقدار جس کے پینے سے رضاعت ثابت ہو جاتی ہے کتنی مقدار میں ہونا چاہیے؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے۔ اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ کا موقف ہے کہ دودھ کی مقدار پانچ چسکیاں ہے۔ انہوں نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی روایت سے استدلال کیا ہے۔ آپ فرماتی ہیں: آغاز میں قرآن کریم میں دس چسکیوں سے ثبوت حرمت کا حکم تازل ہوا لیکن بعد میں یہ نورث وہ اور پانچ چسکیوں والا حکم باقی ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال تک یہ حکم باقی رہا۔

۲- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ، حضرت امام مالک، جہور تابعین، تبع تابعین اور ایک قول کے مطابق حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف یہ ہے کہ مطلق دودھ پینے سے رضاعت ثابت ہو جاتی ہے خواہ یہ مقدار قلیل ہو یا کثیر گویا ایک قطرہ دودھ پینے سے بھی رضاعت ثابت ہو جاتی ہے۔ انہوں نے نصوص قرآن سے دلائل اخذ کیے ہیں، جو درج ذیل ہیں:

۱- وَأَمْهَاتُكُمُ الْلَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ (تمہاری مامیں وہ ہیں، جنہوں نے تمہیں دودھ پلایا)

۲۔ اللَّهُمَّ ارْضُقْنَاكُمْ أَمْهَاتُكُمْ (جن خواتین نے تمہیں دودھ پایا وہ تمہاری مائیں ہیں)  
امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یوں  
دیا جاتا ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت جس میں قرآن میں دس چسکیوں کا حکم تھا، پھر منسوخ ہو  
کر پانچ چسکیاں باقی رہ گئیں۔ یہ حکم نہ قرآن میں موجود ہے، نہ اس کی تلاوت کی لئے اور نہ تلاوت کی جاتی  
ہے۔ گویا یہ ایک بے سرو پاروایت ہے جس سے کوئی چیز ثابت نہیں ہوتی۔

سوال نمبر 3:- مَا لِكَ اللَّهُ سَمِيعٌ بَعْضَ أَهْلِ الْعِلْمِ يَقُولُونَ فِي الْبَازِيِّ وَالْعِقَابِ وَالصَّفَرِ  
وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ اللَّهُ إِذَا كَانَ مُعَلِّمًا يَقْفَهُ كَمَا تَفَقَّهَ الْكِلَابُ الْمُعَلَّمَةَ فَلَا بَأْسَ بِأَكْلِ مَا فُتِلَتْ  
مِمَّا صَادَتْ إِذَا ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَى إِرْسَالِهِ .

(الف) شکل الحديث ثم ترجمہ الی الأردیہ؟

(ب) عرف الكلب المعلم والبازی والعقاب وحكمها سواء أم لا؟

جواب (الف) اعراب: سوالیہ حصہ میں اعراب لگادیے گئے ہیں۔

ترجمہ الحديث: ایام مالک نے کہا: میں نے اہل علم کو کہتے ہوئے نہیں کہ باز، عقاب اور شکر اور،  
جانور ان کے مشابہ ہوں اگر ان کا تائید ہو جائے اور وہ سمجھدار ہو جائیں جیسے سکھائے ہوئے کہ سمجھدار  
ہوتے ہیں، تو ان کا مارا ہوا جانور بھی درست ہے بشرطیکہ کہ بسم اللہ کہہ کر چھوڑے جائیں۔

(ب) الكلب المعلم:

”کے کا سدھایا ہوا ہوتا“ اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ کہا تین مرتبہ کہا تا چھوڑ دے۔

باز و عقاب: باز اور عقاب کے سکھائے ہوئے ہونے کا مطلب یہ ہے کہ بلانے پر وہ واپس آ  
جائیں۔

مذکورہ بالا کے شکار کا حکم:

اگر کتاب شکار کو خود کھانے لگے اور باز اور عقاب وغیرہ بلانے سے واپس نہ آئیں، تو ان کا شکار کیا ہوا  
جانور حلال نہ ہو گا، لیکن جب انہیں چھوڑتے وقت اللہ کا نام لیا جائے۔ پس اگر اس جانور نے شکار پکڑ کر  
زخمی کر دیا اور وہ مر گیا تو اس کا کھانا حلال ہے۔ جب اس سے کتنے کھالیا، تو پھر اس شکار کو نہ کھایا جائے  
گا۔ اگر باز یا عقاب وغیرہ نے کھالیا تو پھر اس (شکار کو) کھالیا جائے گا، جب چھوڑنے والے نے شکار کو  
زندہ پایا تو ذمہ کرتا واجب ہے۔ اگر اس نے ذمہ نہیں کیا اور شکار مر گیا، تو نہیں کھایا جائے گا۔ اگر کتنے  
اس کا گلگھونت دیا زخمی نہ کیا، تو اسے بھی نہ کھایا جائے گا۔

## القسم الثاني ..... مؤطا امام محمد

سوال نمبر 4: - فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ آتَا أَخْبِرُكَ حَلَّ الظَّهَرِ إِذَا كَانَ ظِلُّكَ مِثْلُكَ وَالْعَصْرِ إِذَا كَانَ ظِلُّكَ مِثْلُكَ وَالْمَغْرِبِ إِذَا أَغْرَبَتِ الشَّمْسُ وَالْعِشَاءُ مَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ثُلُثِ اللَّيْلِ فَإِنْ نُمْتَ إِلَى نِصْفِ اللَّيْلِ فَلَا نَامَتْ عَيْنَاكَ وَصَلَّى الصُّبْحَ يَغْلِبُ

(الف) شکل الأثر ثم ترجمة الى الأردية؟

(ب) ما المراد بالشفق عند الامام أبي حنيفة والامام الشافعى عليهما الرحمة؟ وأيضاً بين أول وقت المغرب وأخر وقتها عند الامامين المذكورين؟

جوابات: (الف) شکل الاثر: سوالیہ حصہ میں تشكیل کر دی گئی ہے۔

ترجمۃ الاثر: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں تمہیں بتاتا ہوں تم نماز تکہ اس وقت ادا کرو جب تکہ رہنمای تھا رے جتنا ہو۔ تم عصر کی نماز اس وقت ادا کرو جب تھا رہا۔ تم سے دیکھا ہو۔ مغرب اس وقت ادا کرو جب تکہ ہو۔ جن مغرب ہو جائے۔ نماز عشاء ایک تھا۔ اسی رات تک ادا کر سکتے ہو۔ اگر تم نصف رات تک سوئے رہو، تو تمہاری آنکھ نہ لگے۔ صبح کی نماز اندھیرے میں ادا کرو۔

(ب) شفق کی تفسیر میں اختلاف

شفق کی تعریف و تفسیر نہ احناف و شافعیہ نہیں، بلکہ بن حذیل ہے:

امام شافعی کا مذہب: آپ کے نزدیک شفق سے مراد وہ ہے، جو غروب آفتاب کے بعد افق پر نمودار ہوتا ہے۔ شوافع کی دلیل یہ حدیث مبارکہ ہے: حضرت عبد اللہ بن عمر نے فرمایا: شفق سرخی ہے۔ صاحبین بھی امام شافعی سے متفق ہیں۔

امام ابو حنیفہ کا مذہب: امام اعظم کے نزدیک شفق سے مراد وہ سفیدی ہے جو بعد از غروب نمودار ہونے والی سرخی کے عائب ہونے کے بعد نمودار ہوتی ہے۔ آپ کی دلیل یہ حدیث ہے:

حضرت نعمان بن بشیر فرماتے ہیں: میں تم تمام لوگوں کی نسبت عشاء کے وقت کو زیادہ جانتا ہوں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عشاء کی نماز اس وقت پڑھا کرتے تھے جب تیری رات کا چاند ڈوب جاتا تھا۔ تیری رات کا چاند افق کی سفیدی عائب ہونے کے بعد غروب ہوتا ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ مغرب کا وقت سفیدی عائب ہونے تک رہتا ہے۔ نیز کسی حدیث سے ثابت نہیں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی سفیدی کے وقت عشاء کی نماز پڑھی ہو۔ البتہ اس بات پر سب کا اتفاق ہے کہ مغرب کی نماز

پڑھنے میں تعقیل متحب ہے، کیونکہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ میری امت ہمیشہ خیر سے رہے گی جب تک وہ مغرب کی نماز میں ستاروں کے جالی دار بننے تک تاخیر نہ کرے۔

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما سے ایک حدیث مقول ہے، جس کے کچھ الفاظ یوں ہیں: "لَمْ اذن لِلْعَشَاءِ حِينَ ذَهَبَ بِيَاضِ الْهَارِ وَهُوَ الشَّفَقُ" علامہ نیوی "صاحب آثار اسنن" فرماتے ہیں: یہ حدیث اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ شفق سفیدی ہے، جیسا کہ امام عظیم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا مذہب ہے۔

نماز مغرب کی ابتداء و انتہاء میں مذاہب آئندہ: احادیث کی روشنی میں مغرب کا وقت غروب آفتاب

سے شروع ہو جاتا ہے۔ البتہ بعض حضرات کے نزدیک جب ستارے ظاہر ہوں تو مغرب کا وقت داخل ہوتا ہے، وہ کہتے ہیں: نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے عصر کی نماز کا ذکر کرنے کے بعد فرمایا: اس کے بعد نمازوں میں حتیٰ کہ شفافیت شروع ہو، تو یہ حضرات شاہد سے ستارے مراد لیتے ہیں لیکن یہ حضرت لیث کی اپنی رائے ہے۔ ممکن ہے کہ اس بات کا آناء مراد ہو، متواتر روایات سے اسی کو تائید حاصل ہوتی ہے۔

مغرب کا وقت کس ختم ہے؟ اس سلسلے میں اختلاف ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ عشاء کی نماز اس وقت ادا فرمائی جب شفق غائب ہوگئی۔ چونکہ شفق کی تفسیر میں اختلاف ہے، اس لیے وقت مغرب کے نکلنے میں بھی اختلاف ہے، امام ابو یوسف، امام محمد اور امام شافعی کے نزدیک شفق سے مراد سرخی ہے۔ لہذا جب سرخی ختم ہو جائے تو مغرب کا وقت ختم ہو گیا، جبکہ امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک شفق سے مراد سفیدی ہے۔

امام عظیم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا قول قیاس کے موافق ہے، کیونکہ فجر کے وقت پہلے سرخی اور پھر سفیدی ہوتی ہے۔ یہ ایک ہی نماز کا وقت ہے اور وہ فجر کی نماز ہے۔ جب دونوں ختم ہو جائیں تو ختم ہو جاتا ہے، تو قیاس کا تقاضا ہے کہ مغرب کے وقت بھی یہ دونوں (سرخی اور سفیدی) جمع ہوں۔

سوال نمبر 5:- (الف) اكتب صفة صلوة الخوف عند الأحناف؟

(ب) اكتب صفة العمرة؟

جوابات: (الف) صلوة الخوف کا طریقہ:

امام ابوحنیفہ کے نزدیک سفر و حضر دونوں میں نماز خوف ادا کرنا درست ہے۔ صلوة الخوف ادا کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ جب شدید خوف ہو تو امام لوگوں کے دو گروہ بنادے جن میں سے ایک دشمن کے مقابلہ میں رہے گا اور دوسرا امام کے پیچھے ایک رکعت ادا کرے گا، جس میں دو بحدے کرے گا۔ جب یہ گروہ

دوسرے سجدے سے سر اٹھائے گا، تو دشمن کے مقابلہ میں چلا جائے گا۔ پہلا گروہ امام کے پیچے آ کر ایک رکعت اور دو سجدے کرے گا۔ امام تشهد پڑھنے کے بعد سلام پھر دے گا۔ لیکن اس گروہ کے افراد سلام نہیں پھر میں گے بلکہ دشمن کے مقابلہ میں چلے جائیں گے۔ پہلا گروہ آ کر اپنی باقی رہ جانے والی ایک رکعت ادا کرے گا اور دو سجدے کرے گا۔ وہ اس کو الگ الگ ادا کریں گے۔ اس میں قرأت نہیں کریں گے، کیونکہ اس کا حکم لاحق سا ہے۔ یہ لوگ تشهد پڑھنے کے بعد سلام پھر دشمن کے مقابلہ میں چلے جائیں گے۔ پھر دوسرा گروہ آ کر اسی طرح اپنی باقی ایک رکعت ادا کرے گا، سجدے ادا کرے گا اور اس میں تلاوت کرے گا۔ پھر یہ لوگ تشهد پڑھ کر سلام پھر دیں گے۔

### (ب) عمرہ ادا کرنے کا طریقہ:

عمرہ کی ادا یگی میں مغض چار کام ہوتے ہیں۔ سب سے پہلے میقات سے احرام باندھنا، اس کے بعد مذکورہ پیغمبر کرسات چکر طواف بیت اللہ کرنا (بعد میں دو گانہ نماز طواف پڑھنا) پھر صفا و مروہ کے سات چکر سعی کرنا اور آخر پر کے بال کٹانا۔

سوال نمبر 6: - قالَ مُحَمَّدٌ وَبِهِذَا نَخْذِ لَا قِرَاءَةَ عَلَى الْجَنَازَةِ وَهُوَ قَوْلُ أَبِي حُنْيَفَةَ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى .

(الف) اكتب اختلاف الامام ابی حنیفة والامام الشافعی عليهما الرحمه في مسئلة القراءة في صلوة الجنائز بالدلائل؟

(ب) اكتب صفة صلوة الجنائز عند الأحناف؟

جوابات: (الف) نماز جنازہ میں قرأت کرنا:

اس مسئلہ میں امام ابوحنیفہ اور امام شافعی میں اختلاف پایا جاتا ہے:

امام ابوحنیفہ کا موقف: امام ابوحنیفہ اس بات کے قائل ہیں کہ نماز جنازہ میں قرأت نہیں کر جائے گی، کیونکہ نماز جنازہ ایک دعا ہے۔ آپ حضرت ابن عمر کی بیان کردہ روایت سے استدلال کرتے ہیں:

لا قراءة في الصلوة على الجنائز .

امام شافعی کا موقف: امام شافعی اس بات کے قائل ہیں کہ پہلی تکبیر کے بعد (شاء کی جگہ) سورۃ فاتحہ کی قرأت کی جائے گی اس کے بعد والی تکبیروں میں وہی معمول ہو گا جس کے امام ابوحنیفہ قائل ہیں۔ آپ

حضرت عبد الرحمن بن عوف کی روایت سے استدلال کرتے ہیں:

قراء فاتحة الكتاب..... الخ

متاخرین فتحاء احناف نے اس بات کی صراحت کی ہے کہ نماز جنازہ میں سورۃ فاتحہ کی تلاوت مکروہ ہے لیکن اگر کوئی شخص دعا کی نیت سے پڑھنے تو حرج نہیں۔

(ب) صلوٰۃ الجنازۃ ادا کرنے کا طریقہ:

پہلی بکیر کے بعد اللہ کی حمد و شاء کی جائے گی، دوسری بکیر کے بعد نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود بھیجا جائے گا، تیسرا بکیر کے بعد میت کے لیے دعا مغفرت کی جائے گی۔ چوتھی بکیر کے بعد سلام پھیرا جائے گا۔



H M Hasnain Asadi